May received the contraction of the contraction of

تصنيف لطيف

سيّدناغوث الاعظم حضرت شيخ عبدالقادر جيلاني واللفظ



محكم واجازت

ملطان العاشين حضرت سخى سلطان محمد نجيب الرحمان الاثنين غادم ملطان الفقر حضرت سخى سلطان محمد نجيب الرحمان الاثنين مترجم: احسن على سرورى قا درى المال الزو

All Copy Rights reserved with SULTAN-UL-FAQR PUBLICATIONS (Regd.) Lahore-Pakistan

نام كتاب سرسال أردور جمه مع عربي متن)

تصنيفِ لطيف سيّدناغوث الأعظم حضرت شيخ عبدالقادر جيلاني واللهوط

احسن على سروري قادري

مترجم

سُلطان الفَقريبكييثنز (رجزه) لايَور

ناشر

فروری2014ء نومبر 2016ء بارِاوّل

باردوم

500

تعداد

ISBN: 978-969-9795-53-4





#### = سُلطانُ الفَقر مِا وُس =

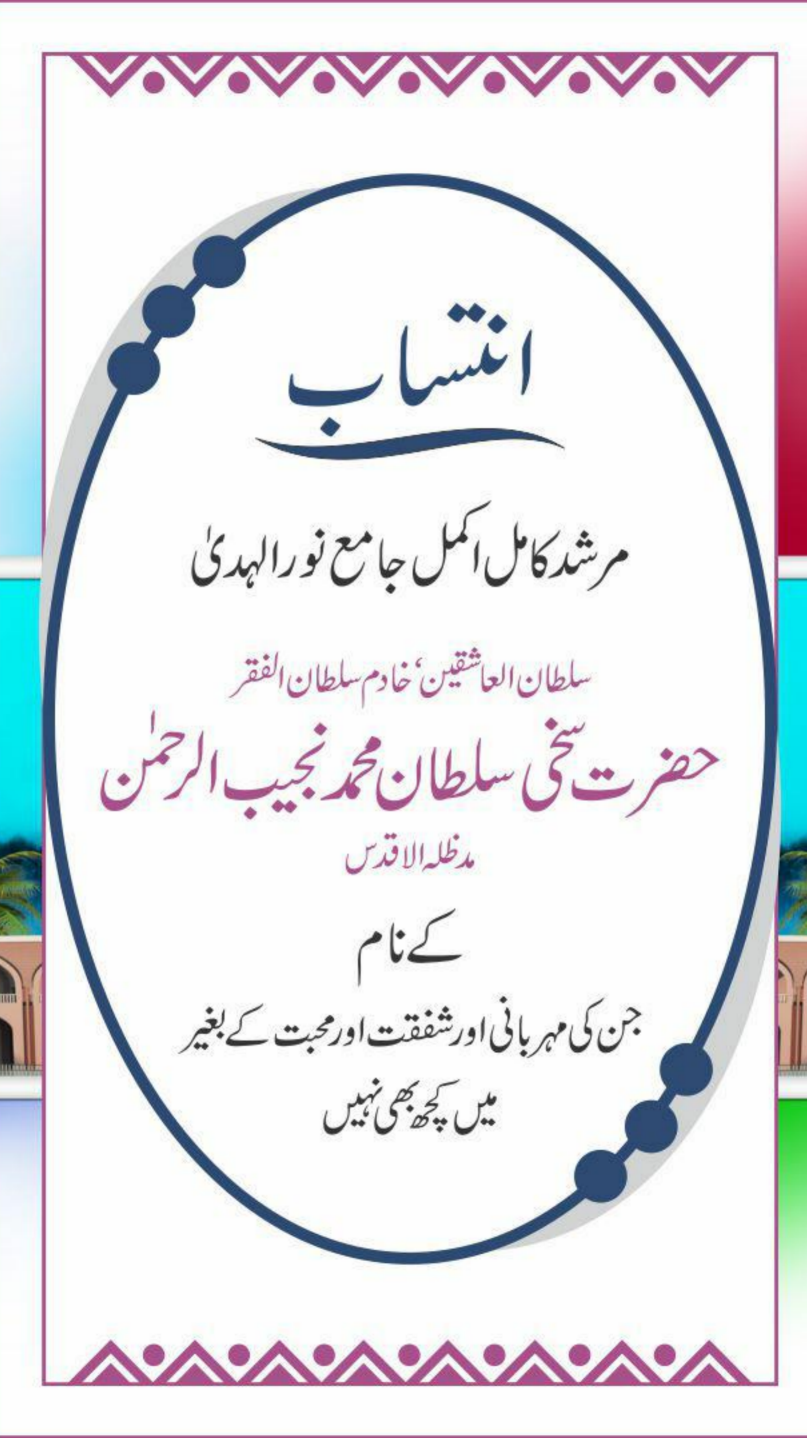
**4-5/A -ایسٹینشن ایجوکیشن ٹاؤن وحدت روڈ ڈاکخانہ منصورہ لا ہور۔ پوسٹل کوڈ 54790** 

Ph: 042-35436600, 0322-4722766

www.sultan-bahoo.com

www.sultan-ul-arifeen.com

www.sultan-ul-faqr-publications.com E-mail: sultanulfaqr@tehreekdawatefaqr.com



#### الأسرار المعالم المعالم

# فهرس

| صفحةبر | عنوانات                                                |              | نمبرشار |
|--------|--------------------------------------------------------|--------------|---------|
| 06     | پیش لفظ                                                |              | 1       |
| 16     | خلق کی ابتدا کے بیان میں                               | مقدمه        | 2       |
| 27     | انسان کے اپنے اصلی وطن کی طرف<br>لوٹنے کے بیان میں     | فصل اوّل     | 3       |
| 33     | انسان کے اسفل سافلین کی طرف<br>لوٹائے جانے کے بیان میں | فصل دوم      | 4       |
| 35     | ارواح کے جسموں میں تصرف کے بیان میں                    | فصل سوم      | 5       |
| 41     | علوم کی تعداد کے بیان میں                              | فصل چہارم    | 6       |
| 46     | تو ہاور تلقین کے بیان میں                              | فصل پنجم     | 7       |
| 56     | اہلِ تصوف کے بیان میں                                  | فصل ششم      | 8       |
| 61     | اذ کار کے بیان میں                                     | فصل هفتم     | 9       |
| 64     | ذ کر کی شرا نط کے بیان میں                             | فصلهشتم      | 10      |
| 68     | دیدارالہی کے بیان میں                                  | فصلنهم       | 11      |
| 74     | حجابات ِظلمانیہ اور نورانیہ کے بیان میں                | فصل دہم      | 12      |
| 76     | سعادت اور شقاوت کے بیان میں                            | گيارهوين فصل | 13      |
| 83     | فقراکے بیان میں                                        | بارهو ين فصل | 14      |

#### مرجه برالأمرار هرجه 05 هجه فليؤين هرجه

| صفحتمبر | عنوانات                                 |               | نمبرشار |
|---------|-----------------------------------------|---------------|---------|
| 88      | طہارت کے بیان میں                       | تيرهو يي فصل  | 15      |
| 90      | نمازِشریعت اورطریقت کے بیان میں         | چودهویں فصل   | 16      |
| 93      | عالم تجرید میں طہارت ِمعرفت کے بیان میں | يندرهوين فصل  | 17      |
| 96      | ز کوۃِ شریعت اور طریقت کے بیان میں      | سولہو یں فصل  | 18      |
| 99      | روزہ شریعت اور طریقت کے بیان میں        | ستارهو یں فصل | 19      |
| 101     | مجے شریعت اور طریقت کے بیان میں         | الثقاروين فصل | 20      |
| 107     | وجداور صفاکے بیان میں                   | انيسوين فصل   | 21      |
| 112     | خلوت اور گوشہ پنی کے بیان میں           | بيسوين فصل    | 22      |
| 118     | خلوت کے اوراد کے بارے میں               | اكيسوين فصل   | 23      |
| 122     | نینداوراونگھ کے واقعات کے بیان میں      | بائيسوين فصل  | 24      |
| 132     | اہلِ تصوف کے بیان میں                   | تيئسو ين فصل  | 25      |
| 136     | خاتمہ بالایمان کے بیان میں              | چوبیسویں فصل  | 26      |
| 139     | سرّ الاسرار (عربيمتن)                   |               | 27      |

#### الأمرار ١٠٠٠ 06 هيمه هذه هي الأمرار هيمه الأمرار الأمرار هيمه الأمرار الأم



اللہ تبارک وتعالیٰ کے نام سے شروع جوتمام کا ئنات کا پالنے والا ہے۔ جس کی شان اس قدر بلند ہے کہ عقل وفہم سے ماورا ہے، جس نے ہر چیز کا احاطہ کیا ہوا ہے اور جو پوشیدہ ہوکر بھی ہر چیز میں عیاں ہے اورعیاں ہوکر بھی غافلین سے پوشیدہ ہے۔

لاکھوں کروڑوں درودوسلام حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی ذات ِمقدس و معطر و مطہر و من رپ، جومظہر ذات ِ مقدس اور وجرہ وجو دِکا گنات اور حسن کا گنات ہیں اور اہل ہیں اور اہل ہیں اور اہل ہیں جومظہر ذات ِ مقدس اور وجرہ وجو دِکا گنات اور حسن کا گنات ہیں اور اہل ہیں خوبصورت اور روشن کر نیں ہیں و ماہتا ہے دو جہاں حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی ذات اقدس کی ہی خوبصورت اور روشن کر نیں ہیں جن سے یہ کا گنات منور ہے۔ لاکھوں سلام ہوں اولیاء کرام کے امام غوث صدائی، قطب زمانی، وطب زمانی، وطب بسیانی شخ محی الدین سیّدنا عبد القادر جیلائی رضی اللہ عنہ پر، جن کا قدم مبارک تمام غوث و قطب کی گردن پر ہے اور جونا ئب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور سلطان الفقر ہیں۔ سیّدنا غوث الاعظم رضی اللہ عنہ کا ظہور اس عالم رنگ و بو ہیں اس وقت ہوا جب ہر طرف فرقہ پرسیّ اور گراہی عام ہو چکی تھی اور دین اسلام انتشار کا شکار ہو چکا تھا۔ باطل فرقوں نے مسلمانوں کو ذہنی انتشار میں مبتلا کر رکھا تھا اور مسلمان و بین اسلام کی حقیقی روح سے اسے ہی ناواقف تھے جتنے غیر مسلم ۔ سیّدنا خوث الاعظم حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنۂ نے اپنے خطبات، الہامی مواعظ حسنہ اور کتب سے نہ صرف مسلم انوں کی رہنمائی فرمائی بلکہ آپ رضی اللہ عنۂ کی تصانیف مواعظ حسنہ اور کتب سے نہ صرف مسلم انوں کی رہنمائی فرمائی بلکہ آپ رضی اللہ عنۂ کی تصانیف مواعظ حسنہ اور کتب سے نہ صرف مسلم نوں کی رہنمائی فرمائی بلکہ آپ رضی اللہ عنۂ کی تصانیف

#### 

سے مردہ قلوب کو حیاتِ نوملتی ہے۔عقیدت اور اعتقاد سے ان تعلیمات کو پڑھنے اور ان پرعمل کرنے والوں پرمعرفت وحقیقت کے تمام درواز ہے کھل جاتے ہیں اور راوسلوک میں حضورغوث الاعظم خودان کی رہنمائی فرماتے ہیں۔آپ رضی اللہ عنهٔ کی مشہور تصانیف میں سرّ الاسرار ،فتوح الغيب،الرسالية الغوثيه، الفتح الرباني،غنية الطالبين اورد يوانغو ث الأعظمٌ عام دستياب بين \_ ''سرّ الاسرار'' یعنی'' راز وں کےراز''۔آپ رضی الله عنهٔ کی بیرکتاب واقعی اسرارِالٰہی کا مجموعہ ہےاور معرفتِ حَقّ تعالیٰ کے اسرار ہے لبریز ہے جس میں فقر کی حقیقی تعلیمات کو بیان کیا گیا ہے۔حضور غوث الاعظم حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله عنهٔ نے اپنی اس تصنیفِ مبار که میں کل چوہیں (24) فصلیں تح ریفر مائی ہیں جن میں 110 سے زائد موضوعات کو ہر دو ظاہری و باطنی پہلوؤں ہے بیان فرمایا۔ انداز تحریر انتہائی مختصر مگر جامع ہے۔ ایک طالب مولی کوراہ فقر (راہ معرفت و وِصال الٰہی ) میں پیش آنے والے ہرمقام اور گمراہ کرنے والی ہرمشکل اوراس کے حل کو بیان فر مایا۔ تئیبویں فصل میں آپ رضی اللہ عنهٔ نے اہلِ تصوف ہونے کا دعویٰ کرنے والے گمراہ فرقوں کی اقسام،نظریات،علامات اوراشکال کو بیان فر مایا ہے۔جیسے حالات اُس وقت تھے و کیی ہی صورتحال آج دین محمدی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو در پیش ہے جہاں ایک طرف تو دینِ اسلام کے ظاہری پہلوکو علماء ِسُو کے اختلا فات اورنظریات نے اور باطنی پہلوکوموروثی سجادہ نشینوں نہبی گدی نشینوں اورجعلی پیروں نے مبتلائے فتنہ کررکھا ہے اور دوسری طرف عوام الناس میں طلب دنیا خطرناک حدہے بھی تجاوز کر چکی ہے۔غوث الاعظم حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنهٔ نے ایسے اہلِ تضوف کی پیروی کی بجائے اُس ولیؑ واصل کی اطاعت و پیروی کاحکم فر مایا ہے جسے اللہ تعالیٰ کے حکم اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی وساطت سے ناقصوں کو کامل بنانے کے لیے بھیجا گیا ہواور جوحضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے طریقہ تزکیۂ نفس وتصفیہ قلب کی راہ جانتا ہو۔ایسے فقیرِ کامل کوآپ رضی اللہ عنهٔ نے حضورعلیہالصلوٰ ۃ والسلام کا وار ہے کامل اور مرشد کامل کی حقیقی اولا دقر اردیا ہے۔ میرے مرشد پاک خادم سلطان الفقر حضرت سخی سلطان محد نجیب الرحمٰن مدخله الاقدس نے

#### الأسرار هيا **08 هيا بيش لفظ هيا هيا الأسرار هيا هيا الأسرار هيا الأسرار هيا المال المال**

طالبانِ مولیٰ کی باطنی ضرورت کے پیشِ نظر اور دورِ حاضر کے تقاضوں کے مطابق اس تصنیف لطیف میں بیان کردہ تعلیمات کی روح کو برقر اررکھتے ہوئے آسان اردوتر جمہ کا حکم فر مایا کیونکہ مارکیٹ میں دستیاب تراجم آسان فہم نہیں اور نہ ہی وہ سیّد ناغوث الاعظم رضی الله عنهٔ کی تعلیمات کا مفہوم اوراً س کی روح کو واضح کر پاتے ہیں۔اس سلسلہ میں مرشد پاک حضرت تخی سلطان مجمد نجیب الرحمٰن مدخلہ الاقدس نے اپنی لا بہریری سے سرّ الاسرار کے دو نسخے عربی متن مع ترجمہ عنایت فرمائے اور مزید تحقیق کا حکم بھی صادر فرمایا۔

🛞 💨 پېلانسخەغو ثىيەكتب خانە بىرون شاە عالم گيٺ لا ہور كا شائع كردە بارِ دوم ہے جس كى تاريخ اشاعت محرم الحرام 1401ھ (1980ء) ہے اور اس کے مترجم حافظ برکت علی قادریؓ ہیں۔ کتاب کے پیش لفظ میں بیہ بات واضح کی گئی ہے کہ سرّ الاسرار کا بیعر بی نسخہ بغداد میں سیّدنا غوث الاعظم رضی الله عنهٔ کی اولا دیاک کی تحویل میں چلا آ رہا تھااورار دوتر جمہ کے ساتھ اشاعت سے محروم تھا جو حافظ برکت علی قا در کُی کوسیّد ناغوث الاعظم رضی اللّٰدعنهٔ کی اولا د ہے بوجہ عقیدت و محبت تحفه میں ملا تا کہ اس کی اشاعت کی جائے۔اس کتاب میں ایک صفحہ پر اصل عربی متن اور دوسرے صفحہ پراُس کا ترجمہ شائع کیا گیا ہے۔ کتاب کا ترجمہ دوسرے تراجم سے بہت بہتر ہے۔ 🕸 دوسرانسخاعر بی متن مع اردوتر جمه مکتبه العارفین لا ہور کا شائع کردہ ہے جس کے مترجم سید امیر خال نیازی مرحوم ہیں۔اس کتاب میں بھی ایک صفحہ پرعر بی مثن اور دوسر ہے صفحہ پرتر جمہ کیا گیاہے۔سیدامیرخان نیازی صاحب نے کتاب کے پیش لفظ میں یہ بات بالکل بھی واضح نہیں کی كەكتاب كے ترجمہ كے ليے انہوں نے عربی متن كہاں سے حاصل كيا۔ جب اس كتاب كے عربی متن کوغو ثیه کتب خانہ کے شائع کردہ نسخہ سے ملایا گیا تو سوائے املاکی کچھ غلطیوں کے حرف بہحرف وہی نسخہ ہے۔میرےمرشد خادم سلطان الفقر حضرت سخی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مدخلہ الاقدس سے اس بات کی تصدیق بھی ہوگئی کہ یہی نسخدانہوں نے سیدامیر خان نیازی مرحوم کو بھی دیا تھا جس کی عربی کو بنیاد بنا کرانہوں نے'' سرّ الاسرار'' کا ترجمہ کیا۔اوراس کا بارِاوّل خادم سلطان الفقر

#### الأسرار هيال موا**ه هيال موار هيال موار هيال موال هيال الموار هيال موال هيال الموار هيال الموار هيال الموار هيال الموار هيال الموار ال**

حضرت تنی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مدظلہ الاقدس کے زیرِ نگرانی اور سلطان الفقر ششم حضرت تنی سلطان محمد اصغرعلی رحمته الله علیه کی حیات مبارکہ میں ہی مکتبہ العارفین ۱4/۸ یحسٹینشن ایجو کیشن ٹاؤن وحدت روڈ لا ہور سے ستمبر 2003ء میں شائع ہوا اور اس میں آپ مدظلہ الاقدس نے "تقریظ جمیل" بھی تحریر فرمایا تھا جو بعد کے ایڈیشنوں میں کسی اور کے نام سے شائع ہوتا رہا۔

" عربی متن کی تلاش کے دوران جامع الاز ہر مصر کا مطبوعہ ایک نسخہ دستیاب ہوا جو جمادی الثانی کے 1374 جری میں شائع ہوا اور اس کوسیّد عبدالرحمٰن محمد ملتزم نے مرتب کیا ہے۔ جب اس مصری نسخہ کا بغدادی نسخہ سے تقابلی موازنہ کیا گیا تو دونوں میں کچھ خاص فرق نہ پایا گیا سوائے اس کے کہ مصری نسخہ میں کہیں کہیں مجتنف اولیاء کرام کے فارسی اشعار کا اضافہ کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ ایک دونوں گیا گیا ہوں کے علاوہ باتی متن بالکل بغدادی نسخہ جسیا ہے۔

ارکیٹ میں دستیاب اردوٹر اجم میں ایک ترجمہ زاویہ پبلیشر زدر بار مارکیٹ لا ہور کا شائع کردہ ہے جس کے مترجم ظفر اقبال کلیار صاحب ہیں۔ یہ کتاب کا بارِاوَّل ہے اورسِ اشاعت کردہ ہے۔ اس ترجمہ کے مطالعہ سے معلوم ہوا کہ ترجمہ بہت ہی مشکل انداز میں کیا گیا ہے بہت ہی مشکل انداز میں کیا گیا ہے بہت ہی جگہوں پرعر بی متن کا ترجمہ کیا ہی نہیں گیا۔

ایک اورتر جمہ قادری رضوی کتب خانہ لا ہور کا شائع کردہ ہے جس کے متر جم محمد منشا تا بش بیں۔ منشا صاحب نے کتاب کے ترجمہ کے دوران اپنی طرف سے مختلف مقامات پر بطور شاعر اینے اشعار کا استعمال کیا ہے۔

میں نے ترجمہ کرنے کے لیے بغدادی نسخہ کو بنیاد بنایا ہے۔ ترجمہ کے دوران میرے مرشد کریم خادم سلطان الفقر حضرت بخی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مد ظلہ الاقدس کی ظاہری و باطنی مدد میرے شاملِ حال رہی اور ترجمہ کے دوران جس جس مقام پر مجھے مشکل پیش آئی میں نے آپ مد ظلہ الاقدس سے رابطہ کیا تو آپ مد ظلہ الاقدس نے نہایت شفقت سے اُس موضوع کو نہ صرف سرّ الاسرار بلکہ حضور خوث الاعظم رضی اللہ عنہ کی دیگر تصنیفات کے حوالہ جات کے ذریعے بھی

#### الأسرار هيا الأسرار الأسرار هيا الأسرار الأسرار هيا الأسرار الأس

تفصيلاً بيان فرمايا تاكهاس عاجز كوتعليمات غوث الاعظم رضي الله عنهٔ كے حقیقی مفہوم كوسمجھ كرتر جمه کرنے میں مددمل سکے۔میں اپنے مرشد کریم حضرت سخی سلطان محد نجیب الرحمٰن مدخلہ الاقدس کا نہایت شکر گزار ہوں کہ جن کی مہر بانی ہے میں اس لائق ہوا کہ ترجمہ آسان فہم اور عربی متن کی روح کو برقر ارر کھتے ہوئے کرسکوں \_مشکل اور شرح طلب الفاظ اور اصطلاحات کی وضاحت جو میں نے اپنے مرشد کریم سے مختلف اوقات میں سنی اور مجھی ،حواشی میں کر دی گئی ہے۔ د نیامیں تراجم کے لیے تین طریقہ کاراختیار کیے جاتے ہیں۔اوّل اصل متن کے بغیرتر جمہ شائع کر دیا جاتا ہے۔اس میں ایک فائدہ بیہ ہے کہ ضخامت کم ہونے سے کتاب کی قیمت کم رہتی ہے اور نقصان پیرہے کہاصل متن کی غیر موجودگی میں قاری کے ذہن میں پیخد شدموجو در ہتا ہے کہ ترجمہ اصل متن کے مطابق ہے یا مترجم نے اپنی طرف سے پچھار ڈ وبدل تونہیں کیا۔ دوسرا طریقہ بیہ ہے کہ ایک صفحہ پراصل متن اور اس کے مقابل صفحہ پرتر جمہ شائع کیا جاتا ہے۔اس میں مسئلہ یہ پیش آتاہے کہ قاری کومطالعہ کی روانی میں دفت محسوں ہوتی ہے۔ تیسراطریقہ بیہ ہے کہ کمل ترجمہ شائع كرنے كے بعد تصديق وموازنہ كے ليے آخر ميں اصل متن شائع كر ديا جاتا ہے۔ ميں نے تيسرے طريقة كوبہتر سمجھا ہے۔ ترجمہ كے اختيام پرسرّ الاسرار كالصل عربیمتن اہلِ علم اور اہلِ تحقیق حضرات کے لیے شائع کیا گیا ہے۔ اللہ تبارک وتعالیٰ سے دعاہے کہ میری اس کاوش کو قبول فرمائے۔آمین

خا کسار احسن علی سروری قادری



اللہ ہی کے لیے ہیں سب تعریفیں جوقدرت والا، (ہر چیز کا) جانے والا، بنانے والا، حکمت والا، بن مانگے عطا کرنے والا، کرم فرمانے والا، پالنے والا اور بہت زیادہ رخم فرمانے والا ہے۔ ذکر حکیم اور عظمت والے قرآن کا اپنے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر نازل کرنے والا ہے کہ جنہیں قوت والے دین اور صراطِ متنقیم کے ساتھ مبعوث فرمایا۔ اور درود وسلام ہوآپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر جو خاتم الرسالت اور گراہوں کے لیے ہدایت ہیں جنہیں تمام (آسانی) کتابوں سے افضل (عظمت و فضیلت والی) کتاب کے ساتھ تمام رسولوں پر شرف حاصل ہے اور محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نبی، اُمی ، عربی اور امین ہیں۔ کثرت سے درود وسلام ہوآپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آلی اطہار اُسلم نبی، اُمی ، عربی اور امین ہیں۔ کثرت سے درود وسلام ہوآپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آلی اطہار اُسلم نبی، اُمی ، عربی اور امین ہیں۔ کثرت سے درود وسلام ہوآپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آلی اطہار اُسلم کی اُسلم علیہ والیوں کے لیے ہدایت (کی شمع) ہیں اور درود وسلام ہوآپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آلی اطہار اُسلم کے اصحاب پر جونہایت بزرگ اور منتخب شدہ ہیں۔

اس کے بعدغوثِ اعظم، قطبِ ربانی، ہیکلِ صدانی، قندیلِ نورانی، سلطان الاولیاء و عارفین، برہان الاصفیاء و واصلین، اللہ پاک کے شہبازِ اھہب ہمارے مولا وسر داراوراللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے ہمارے رہنما، اعلیٰ حسب ونسب اور شرافت والے سیّد شیخ محیّ الدین عبدالقا در جیلانی الحسنی والحسنی قدس اللہ سرۂ العزیز ہیں (اللہ تبارک و تعالیٰ آپ کی قبرِ اقدس کومنور فرمائے) جیلانی الحسنی والحسینی قدس اللہ سرۂ العزیز ہیں (اللہ تبارک و تعالیٰ آپ کی قبرِ اقدس کومنور فرمائے)

#### 

جن کا سلسلہ نسب یوں ہے: غوث الاعظم سیّدنا شیخ عبدالقادر جیلانی بن امام سیّدا بی صالح موی جنگی دوست بن امام سیّدعبدالله بن امام سیّد عبدالله بن امام سیّدعبدالله بن امام سیّدعبدالله بن امام سیّدعبدالله بن امام سیّدعبدالله بن امام سیّدنا حسن الم سیّدنا حسن السبط بن سیّدنا ومولینا امیر المومنین ابی انحسین امام سیّدنا علی بن ابی طالب رضی الله عنهم اجمعین سیّدنا غوث الاعظم شیخ عبدالقادر جیلانی کا سلسله نسب والده محتر مدکی طرف سے اس طرح سے ہے: سیّد شیخ محی الله بن عبدالقادر جیلانی کا سلسله نسب والده محتر مدکی طرف سے اس طرح سے ہے: سیّد شیخ محی الله بن عبدالقادر جیلانی قدس سرهٔ النورانی بن سیّده ام الخیرامة الجبار طرح سے ہے: سیّد عبدالله صومی دام ابی علاو الدین محمد بن سیّد محمود بن سیّده ام الخیرامة الجبار بن سیّد کمال الدین عبدالله موسی کا طم موسی کا طم بن سیّد کمال الدین عبدالله بن عبدالله الم موسی کا طم موسی کا طم بن سیّد کمال الدین عبدالله موسی کا طم موسی کا طرف بین امام جمیون الله عبد کا الله بن حسین (شهبید کر بلا) بن امام امیر بین امام جعفر صادق بن امام حرب الله عبدین سیّد کا طالب رضی الله عبدین ۔

(فرماتے ہیں کہ) علم بزرگی والا وصف، بلند مرتبہ، فخر کے لائق اور نفع بخش تجارت ہے کیونکہ یہ تو حیدِ ربّ العالمین تک پہنچنے کا ذریعہ اور اس کے نبیوں اور رسولوں (صلوٰ ۃ اللّہ علیہم اجمعین) کی تصدیق کرنے کا وسیلہ ہے۔ علما (علماءِ ربانی) اللّہ تعالیٰ کے ان خاص بندوں میں سے ہیں جنہیں اس (اللّہ) نے اپنے دین کی تروت کے اور سربلندی کے لیے چن لیا اور اپنے فضل سے مزید ہدایت فرمائی اور انہیں دوسروں پر فضیلت عطا فرمائی اور وہ انبیاء کرام کے وارث اور ان کے خلفاء فرمائی اور رسولوں کے محرمِ راز اور ان کی حقیقی معرفت حاصل کرنے والے ہیں جساکہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

ترجمہ: پس ہم نے اپنے بندوں میں سے چنے ہوئے خاص بندوں کو کتابِ (مبین) کا وارث

#### الأمرار ١٥٠٠ (13 ١٥٠٠) الأمرار ١٥٠٠ (١٥ المحدد ١٥٠٠)

بنایا۔اُن میں سے بعض اپنے نفس کے لیے ظالم ہیں اور بعض درمیانہ چال چلنے والے ہیں ( یعنی وہ لوگ جن کے گناہ اور نیکیاں برابر ہیں ) اوران میں سے بعض نیکیوں میں بڑھ جانے والے ہیں۔ حسیبا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فر مایا:

الْعُلَمَا وَرَثَةُ الْآنُبِيَاءَ بِالْعِلْمِ وَيُعِبُّهُمُ آهُلُ السَّمَاءُ وَيَسْتَغُفِرُ لَهُمُ الْحِيْتَانُ فِي الْبِحَارِ إِلَى يَومِ الْقِيْمَةِ

ترجمہ: علما (علماءِ حق)علم (علمِ باطن) کے باعث انبیاء کے وارث ہیں اور آسمان والے اُن سے محبت کرتے ہیں اور سمندروں میں موجود محجلیاں قیامت تک اُن کے لیے مغفرت طلب کرتی رہیں گی۔

الله تعالی ارشا دفر ما تاہے:

النَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَا وُ (الفاطر-28)

ترجمہ: بے شک اُس (اللہ) کے بندوں میں سے صرف علما (علماءِ ربانی) ہی اللہ سے ڈرنے والے ہیں۔

حضورعليهالصلوة والسلام نے فرمایا:

﴿ يَبْعَثُ اللهُ الْخَلْقَ يَوْمَ الْقِيْمَةِ ثُمَّ يُمَيِّزُ الْعُلَمَا ۚ فَيَقُولُ اللهُ تَعَالَى يَا مَعْشَرَ الْعُلَمَا ۚ فَيَقُولُ اللهُ تَعَالَى يَا مَعْشَرَ الْعُلَمَا ۚ وَيَكُمُ لَا اللهُ تَعَالَى يَا مَعْشَرَ الْعُلَمَا ۚ وَيَكُمُ لَا اُعَذِّبُكُمُ لَا اُعَذِّبُكُمُ لَا اُعَذِّبُكُمُ لَا اُعَذِّبُكُمُ لَا اُعَذِّبُكُمُ لَا اُعَذِّبُكُمُ لَا اَعْذِا لِللهُ وَالْمَا اللهُ وَقَالُ عَفَرُتُ لَكُمُ لَا اللهُ الْمُعَالَقُوا إِلَى الْجَنَّةِ فَقَلُ عَفَرُتُ لَكُمُ

ترجمہ: روزِ قیامت جب اللہ مخلوق کواٹھائے گا تو علماءِ ربانی کی جماعت کوالگ کردےگا۔ پس اللہ عبارک و تعالیٰ ان سے فر مائے گا اے علمائے گروہ! بے شک میں نے اپناعلم (علم معرفت) جو تمہیں عطا کیا وہ تمہارے ہی لیے تھا سومیں نے وہ علم تمہیں دے کرضا ئع نہیں کیا۔ لہٰذا تمہارے لیے کوئی عذا بنہیں۔ جنت کی طرف جاؤ پس میں نے تم لوگوں کی مغفرت فرمادی۔ عذا بنہیں۔ جنت کی طرف جاؤ پس میں نے تم لوگوں کی مغفرت فرمادی۔

سب تعریفیں اللّٰدرتِ العزت کے لیے ہی ہیں جو ہرلحاظ سے تمام جہانوں کا پالنے والا ہے۔جس

#### 

مقدمہ میں مخلوق کی ابتداکو بیان کیا گیا ہے اور فسلوں میں سے پہلی فسل انسان کے اپنے اصلی حقیقی وطن (یعنی عالم لاھوت) کی طرف لوٹے کا بیان ہے۔ دوسری فصل انسان کے اسفل سافلین کی طرف پھیرے جانے کا بیان ہے۔ تیسری فصل میں روحوں کے اجسام میں تصرف کو بیان کیا گیا ہے۔ پانچو یں فصل تو بہوتلقین کے بیان بیان کیا گیا ہے۔ پانچو یں فصل تو بہوتلقین کے بیان میں ہے۔ آخویں فصل اہلی تصوف کے بیان میں ہے۔ آخویں فصل اہلی تصوف کے بیان میں ہے۔ آخویں فصل اور کرکی شرائط کے متعلق ہے۔ نویں فصل دیدار حق تعالیٰ کے بیان میں ہے۔ دسویں فصل میں ظلمت اور نورانیت کے حجابات کو بیان کیا گیا ہے۔ گیار ہویں فصل سعادت اور شعاوت (نیک بختی اور بربختی ) کے حوالے سے ہے۔ بار ہویں فصل فقرا کے متعلق ہے۔ تیر ہویں فصل میں نماز شریعت فصل طہارت شریعت اور طہارت طریقت کے بارے میں ہے۔ چود ہویں فصل میں نماز شریعت اور نماز طریقت کے بارے میں ہے۔ پندر ہویں فصل مالم تج ید میں طہارت ِ معرفت سے متعلق ہے۔ سواہویں فصل زکو ق شریعت اور زکو ق طریقت کے حوالے سے ہے۔ ستار ہویں فصل روزہ کریعت اور روزہ طریقت کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دوزہ کریعت اور روزہ طریقت کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دوزہ کریعت اور روزہ طریقت کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دوزہ کریعت اور روزہ طریقت کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دوزہ کریعت اور روزہ طریقت کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دوزہ کریعت اور روزہ طریقت کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دوزہ کو میں ہوئے کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دوزہ کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دوزہ کریعت اور دوزہ طریقت کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دوزہ کو میں ہوئے کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دوزہ کو میں ہوئے کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل دی ہویں ہوئے کے متعلق ہے۔ ساز ہویں فصل ہوئے کے متعلق ہے۔ انہوں کو متعلق ہوئے کے متعلق ہوئے کی متعلق ہوئے کے متعلق ہوئے کے متعلق ہوئے کے متعلق ہوئے کے متعلق ہوئے کو سے کے متعلق ہوئے کے متعلق ہو

#### **4.4.4)** برالأبرار **4.4.4)** 15 **4.4.4)**

ہے۔انیسویں فصل وجداور صفائی قلب کے بیان میں ہے۔ بیسویں فصل خلوت اور گوشہ نینی کے متعلق اور اکیسویں فصل خلوت ( گوشہ نینی کے افراک کے بارے میں ہے اور بائیسویں فصل نیند اور اونگھ میں پیش آنے والے واقعات کے متعلق ہے۔ تئیسویں فصل اہلِ تصوف کے متعلق ہے اور چوبیسویں فصل اہلِ تصوف کے متعلق ہے اور چوبیسویں فصل خاتمہ بالا بمان کے بارے میں ہے اور میری توفیق اللہ ہی کی طرف سے ہے۔اسی پرمیرا توکل ہے اور اس کی طرف (ہرمشکل میں) رجوع کرتا ہوں۔

www.suitan-ul-faqr-publications.com

#### الأمرار ۱۵ کیکی الاً مراد کیکی 16 کیکیک

## مفیرمہ مفیرمہ خلق کی ابتدا کے بیان میں

الله تخجے اس بات کو جاننے کی توفیق عطا فرمائے جواُس کو پیند ہے اور جواُس کی رضا ہے۔الله تارک و تعالیٰ نے اپنے نورِ جمال سے سب سے پہلے روحِ محرصلی الله علیہ وآلہ وسلم کو پیدا فرمایا جبیبا کہاللہ پاک فرما تا ہے:

﴿ خَلَقْتُ رُوْحِ مُحَمَّدٍ (صلى الله عليه وآله وسلم) مِن نُّوْدِ وَجُهِي تَرجمه: روحِ محد (صلى الله عليه وآله وسلم) كومين نے اپنے چبرے كنورسے پيدا فرمايا۔ جبيها كه نبى پاك صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا:

اللهُ رُوْحِيْ اللهُ رُوْحِيْ اللهُ رُوْحِيْ

ترجمہ:سب سے پہلےاللہ تبارک وتعالیٰ نے میری روح کو پیدا فر مایا۔

اللهُ نُورِي وَ أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ نُورِي

ترجمہ: اورسب سے پہلے اللہ تبارک وتعالیٰ نے میرے نورکو پیدافر مایا۔

ا وَ أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ

ترجمہ:اورسب سے پہلےاللہ نتارک وتعالیٰ نے قلم کو پیدا فر مایا۔

وَأَوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْعَقُل

ترجمہ:اورالله تبارک وتعالیٰ نے سب سے پہلے عقل کو پیدا فرمایا۔

#### الأسرار ١٦ ١٥٠٠ مقدمه الأسرار ١٨٠٠ المحاجمة المقدمة

پس ان سب سے مرادایک ہی شے ہے اور وہ ہے حقیقتِ محمد بید۔اسے نوراس لیے کہا گیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذاتِ مبار کہ ظلماتِ جلالیہ (جلالی صفات) سے پاک ہے ( یعنی آپ سرا پا جمال ہیں ) جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشا و فر مایا:

الماكده-15) قَلْجَأَء كُمْرِيِّنَ اللهِ نُورُّ وَ كِتَابٌ شَبِيْنٌ ٥ (الماكده-15)

ترجمہ: پس اللہ تبارک وتعالیٰ کی طرف ہے تمہارے پاس ایک نوراورا یک کتاب مبین ہم تی ۔
اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نام عقل اس لیے رکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمام علوم کا ادراک رکھتے ہیں اورقلم اس لیے کہا گیا کے قلم علم کوفل کرنے کا سبب ہے جیسا کہ عالم حروفات میں قلم علم کوفل (منتقل) کرنے کا سبب ہے تھے پس روح محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمام کا ننات (عالم موجودات) کا خلاصہ اور کا کنات کی ابتدا اور اس کی اصل ہے جیسیا کہ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام کا ارشاد ہے:

#### اللهِ وَالْمُوْمِنُونَ مِنْيَى اللهِ وَالْمُوْمِنُونَ مِنْيَى

ترجمہ: میں اللہ پاک سے ہوں اور تمام مومنین مجھ سے ہیں۔

الله پاک نے تمام ارواح کو حقیقتِ محمد بید سے عالم الاھوت میں احسن وحقیقی صورت میں پیدا فرمایا اوراس عالم میں اُسے ' انسان' کا نام دیا اور یہی عالم (یعنی عالم الاھوت) اُس کا اصلی وطن ہے۔
پس جب (انسانی ارواح کی تخلیق کو) چار ہزار سال گزر گئے تو اللہ تعالیٰ نے حضور علیہ الصلا ق والسلام کی چیم مبارک کے نور سے عرش کو پیدا فرمایا اور پھرعش سے باقی کا سنات کو پیدا فرمایا۔ جس کے بعد تمام انسانی ارواح کوکا سنات کے سب سے نیچوالے طبقے عالم اجسام کی طرف منتقل کر دیا نوراور کتاب سے ایک ہی مورت میں ہرزمانے میں اُس کی خوات کے بعد تمام انسانی ارواح کوکا سنات کے سب سے نیچوالے طبقے عالم اجسام کی طرف منتقل کر دیا نوراور کتاب سے ایک ہی شمراد ہے اوروہ ہے حقیقتِ محمد یہ جوانسانِ کامل کی صورت میں ہرزمانے میں اُس نواز کی دات زمانے کے امام کی صورت میں ظاہری ہوتی ہے۔ کے کا سنات اوراس کی ہرمخلوق ظہور سے پہلے اللہ تعالیٰ کی ذات میں اپنے علمی وجود کی صورت میں موجود تھی جیسے حروف سیا ہی میں پوشیدہ ہوتے ہیں اور سیا ہی کو پہلے قلم میں منتقل کیا جاتا ہے اور پھرقلم ہے حروف کاظہور ہوتا ہے۔ اسی طرح وہ سب جوسیا ہی یعنی علم الٰہی میں پوشیدہ تھا وہ سب قالم میں پوشیدہ تھا وہ سب قالم میں پوشیدہ تھا وہ سب قالم میں کوشیدہ تھا۔ ساس عالم میں مخلوقات کاظہور ہوا۔

گیا جبیها کهالله تعالی ارشادفر ما تا ہے:

الله تُمَّرَدَدُنْهُ أَسُفَلَ سَافِلِيْنَ (التين-5)

ترجمہ: پس ہم نے اس (روحِ قدی) کواسفل سافلین (سب سے پنچے والے درجہ) کی طرف منتقل کردیا۔

یعنی سب سے پہلے روحِ قدی کو عالم لاھُوت سے عالم جبروت میں اتارا۔ جسے اللہ تعالیٰ نے حرمین کے درمیان نورِ جبروت سے روحِ سلطانی کا لباس پہنایا۔ پھرروحِ قدی کوروحِ سلطانی کے لباس میں عالم ملکوت میں اتارااور نور ملکوت کا لباس پہنایا جہاں وہ روحِ روحانی کہلائی۔ پھر عالم ملکوت سے عالم ملک کی طرف اُس کا نزول ہوا جہاں اُسے نور مُلک کا لباس پہنایا اور یہاں روح (روحِ قدی ) روحِ جسمانی کہلائی۔ پھراس سے اجسام پیدا فرمائے جسمانی کہلائی۔ پھراس سے اجسام پیدا فرمائے جسمانی کہلائی۔ پھراس تعالیٰ نے فرمانا:

﴿ مِنْهَا خَلَقْنْكُمْ وَفِيْهَا نُعِيْدُ كُمْ وَمِنْهَا أُخْرِجُكُمْ تَارَقًا أُخْرى (الله-55)

ترجمہ: ہم نے تمہیں اسی (زمین) سے پیدا کیا اور اسی میں دوبارہ لوٹا کیں گے اور اسی میں سے دوسری مرتبہ پھرسے اٹھا کیں گے۔

پھراللہ تعالیٰ نے ارواح کواجسام میں داخل ہونے کا حکم فر مایا، پس بھکم الہی وہ (اجسام میں) داخل ہوگئیں۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَنَفَخُتُ فِيهُ مِن رُّوْجِيُ (الْجُر-29)

ترجمہ:اور میں نے اس میں اپنی روح پھونگی۔

پس جب ارواح کا اجسام سے تعلق قائم ہو گیا تو وہ اُس عہد کو بھول گئیں جوانہوں نے یوم میثاق اَکَسُتُ بَرِیِّ کُمُمُ عَلَیْ اِللّٰ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ ا

ل عالم لاهوت اورعالم جروت ع كيامين تمهارارب بين؟ س انهول في كها" بشك"

#### الأسرار ١٩٥٨ مقدمه ١٩٥٨ مقدمه

نازل فرمائیں تا کہوہ ان سے رہنمائی لیتے ہوئے اپنے اصلی وطن کو یا در کھیں جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

وَذَكِرْهُمْ بِأَتَّامِ اللهِ ﴿ (ابرائيم-5)

ترجمہ:اور یادولائیں اُن کواللہ کے (ساتھ گزرے ) دن۔

یعنی اللہ کے وصال میں گزرے دن جو وہ ارواح کی صورت میں گزار چکے تھے۔ پس تمام انبیاء کرائم دنیا میں تشریف لائے اوراُنہیں اس عہد کی یا دد ہانی کرواتے ہوئے واپس آخرت کی طرف لوٹ گئے ۔ لیکن بہت ہی کم لوگوں نے اُن کی بات سنی اور اُن کی طرف مائل ہوئے اور بہت کم لوگوں میں اپنے اصلی وطن تک پہنچنے کے لیے شوق پیدا ہوا۔ یہاں تک کہ نبوت کا سلسلہ روحِ اعظم یعنی خاتم الرسالت حضرت محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تک پہنچا جو گمراہی میں مبتلا لوگوں کے لیے ہادی بینی خاتم الرسالت حضرت محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تک پہنچا جو گمراہی میں مبتلا لوگوں کے لیے ہادی بین ، جنہیں غافل لوگوں کے لیے ہادی بین ، جنہیں غافل لوگوں کے لیے (اللہ تبارک و تعالی نے) رسول بنا کر بھیجا تا کہ وہ انہیں غفلت کی نیند سے جگا کر اُن کو بصیرت عطا کریں اور لوگوں کو اللہ تبارک و تعالی کے وصال اور دیدار اور اس کے از لی جمال کی طرف بلا ئیں جیسا کہ اللہ تبارک و تعالی نے ارشاد فر مایا:

تُلُهُ فَاللهِ سَبِينِ آدُعُوَّا إِلَى اللهِ صَلَى بَصِينُرَةٍ النَّاوَمَنِ التَّبَعَنِيُّ (يوسف-108) ترجمہ: (آپ سلی الله علیه وآله وسلم) فرمادیں میرا راستہ بیہ ہے کہ میں الله تعالی (کے قرب) کی وعوت دیتا ہوں اور میں اور میری اتباع کرنے والے صاحب بصیرت ہیں۔ نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا:

🛞 ٱصْحَابِي كَالنُّجُوْمِ بِأَيِّهِمُ اقْتَدَيْتُمُ إِهْتَدَيْتُمُ

ترجمہ:میرے صحابہ ستاروں کی مانند ہیں اُن میں سے تم جس کی انتاع کروگے ہدایت پاؤگے۔ بصیرت روح کی آئکھ ہے جواولیاءاللہ کے لیے مقام قلب (فواد) میں تھلتی ہے اور بیہ ظاہری علم (کے پڑھنے) سے حاصل نہیں ہوتی بلکہ باطنی علم لدُنی کے سے حاصل ہوتی ہے جبیبا کہ اللہ تبارک و

لے وہ علم جومرشد کامل انگمل بذر بعیہ وهم اور الہام طالبانِ مولی کے قلوب میں اتار تا ہے۔

تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَعَلَّمْنٰهُ مِن لَّدُتَّاعِلُمًا ۞ (اللهف-65)

ترجمہ:اورہم نےاسے علم لدُنی تعلیم کیا (سکھایا)۔

پس انسان پر واجب ہے کہ عالم لاھُوت سے باخبر مرشد کی تلقین سے اہلِ بصیرت کی بیآ نکھ حاصل کرے۔ پس اے بھائیو! خبر دار رہواور اپنے رہ سے تو بہ کے ذریعے بخشش طلب کرتے رہو حبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے (قرآنِ پاک میں) ارشاد فرمایا:

﴿ وَسَارِعُوۤا إِلَى مَغُفِرَةٍ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَجَنَّةٍ عَرُضُهَا السَّمُوٰتُ وَالْاَرُضُ الْعِبَّةُ الْعِبَّةِ عَرُضُهَا السَّمُوٰتُ وَالْاَرُضُ الْعِبَّةُ الْعِبَانِ ٥ (الْمِرانِ-133)

ترجمہ:اورتم اپنے رب سے مغفرت طلب کرتے رہواوروہ جنت جس کی چوڑائی آسانوں اور زمین ( کی چوڑائی) سے بھی زیادہ ہے اور جومتقین کے لیے تیار کی گئی ہے۔

طریقت کاراستہ اپناؤاورروحانی قافلوں کے ساتھ اپنے رہ کی طرف رجوع کرو۔ پس قریب ہے (وہ وقت) کہ (اللہ کے قرب کی طرف جانے والے) راستے منقطع کر دیئے جائیں گے اور تمہمیں اُس عالم کی جانب کوئی رفیق (مرشد) نہ ملے گا۔ اور ہم برباد ہونے والی دنیا میں ہمیشہ رہنے کے لیے آئے ہیں بلکہ نفس خبیث کی رہنے کے لیے آئے ہیں بلکہ نفس خبیث کی خواہشات کو تم کرنے آئے ہیں۔ پس تمہارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمہارے منتظر ہیں اور تمہارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمہارے منتظر ہیں اور تمہارے لیے آئے ہیں۔ پس تمہارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمہارے منتظر ہیں اور تمہارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمہارے منتظر ہیں اور تمہارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمہارے منتظر ہیں اور تمہارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمہارے منتظر ہیں اور تمہارے نبی کریم صلی اللہ علیہ واللہ واللہ واللہ واللہ میں جن کرمایا:

الله عَمِیْ لِاَ جَلِ اُمَّیْنَ الَّذِیْ فِی اُخِرِ الزَّمَانِ تَحِیْ اِلْزَّمَانِ تَرجمہ: میں آخری زمانہ میں آنے والے اپنے امتوں کے لیے مملین ہوں۔

اِیعنی طالب کا وفتتِ آخر آ جائے گا اور اس فانی دنیامیں اس کا وفتتِ زندگی ختم ہوجائے گا جس کے ساتھ ہی انسان کو وی گئی مہلت بھی ختم ہوجائے گی۔

#### الأسرار ۱۰۰۰ 21 ۱۰۰۰ مقدمه الأسرار ۱۰۰۰ المدهد ۱۵۰۰ مقدمه



ہم پر نازل ہونے والاعلم دوقتم کا ہے۔ ایک علم ظاہر اور دوسراعلم باطن یعنی علم شریعت اور علم معرفت ۔ شریعت کا علم ہمارے باطن پر۔ ان دونوں علوم کے معرفت ۔ شریعت کا علم ہمارے باطن پر۔ ان دونوں علوم کے جمع ہوجانے کا نتیجہ علم حقیقت ہے جبیبا کہ درخت اور پتوں کے ملنے سے پھل حاصل ہوتا ہے۔ جبیبا کہ ارشادِ باری تعالی ہے:

ا مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيبَانِ 0 بَيْنَهُ مَا بَرُزَخٌ لَا يَبْغِيبَانِ (الرَّمْن - 20-19) ترجمہ: دوسمندراُس (اللہ) نے اس طرح بہائے کہ باہم ایک نظرآتے ہیں لیکن اُن کے درمیان ایک حدے جس سے وہ مل نہیں پاتے۔

صرف علم ظاہر سے حقیقت کو حاصل نہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی مقصود (اللہ تعالی) کا وصال حاصل ہو سکتا ہے ہیں کامل عبادت وہ ہے جس میں دونوں علوم (علم ظاہر وعلم حقیقت) جمع ہیں جسیا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ (الذاريات-56)

ترجمہ:اور میں نے جنوں اور انسانوں کواپنی عبادت کے لیے پیدا فر مایا۔

یعنی اپنی معرفت کے لیے پیدا فر مایا۔ پس جواللہ تبارک و تعالیٰ کو پیچا نتا ہی نہیں وہ اس کی عبادت کیونکر کرسکتا ہے۔ پس (اللہ تعالیٰ کی) معرفت تصفیہ کے ذریعے قلب کے آئینہ سے نفس کے جاب کو دور کرنے سے حاصل ہوتی ہے جس کے بعد (طالب کو) قلب کی گہرائی میں مقام سرّ میں پوشیدہ حسن از لی کے خزانے (اللہ تعالیٰ) کا مشاہدہ حاصل ہوتا ہے جبیبا کہ حدیثِ قدسی میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

ا كُنْتُ كَنْزًا فَغُفِيًا فَأَحْبَبْتُ آنَ أُعْرَفَ فَخَلَقْتُ الْخَلَقَ لِكَيْ أُعْرَفَ الْخَلَقُ لِكَيْ أُعْرَفَ

#### مندمه مقدمه (22 کیکی مقدمه کیکی عدمه

ترجمہ: میں ایک پوشیدہ خزانہ تھا پس میں نے حاہا کہ میں پہچانا جاؤں تو میں نے مخلوق کو پیدا فرمایا تا کہوہ مجھے پہچانے۔

پس اس حدیث سے بیواضح ہوگیا کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کواپنی پہچان کے لیے پیدا فر مایا ہے۔



معرفت دوطرح کی ہوتی ہے۔معرفتِ صفاتِ الٰہی اورمعرفتِ ذاتِ الٰہی۔معرفتِ صفات دونوں جہان میں جسم کا حصہ ہےاورمعرفتِ ذات آخرت (عالمِ لاھُوت) میں روحِ قدسی کا حصہ ہے جیسا کہ ارشادِ ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ وَآلِيَّدُنَاهُ بِرُوْحِ الْقُدُسِ (البقره-87)

ترجمہ:اورہم نے اس کی مددروحِ قدسی ہے گی۔

یعنی روحِ قدسی کے ذریعےان کی مدد کی جاتی ہے( تا کہوہ اللہ کا دیدار کرسکیس)۔

دونوں قتم کی معرفتیں دوطرح کے علوم کے بغیر حاصل نہیں ہوتیں یعنی علم ظاہر اور علم باطن، جن کا ذکر پہلے کیا جاچکا ہے جبیبا کہ حدیثِ نبوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے:

﴿ الْعِلْمُ عِلْمَانِ عِلْمٌ بِاللِّسَانِ وَ ذٰلِكَ حُبَّةُ اللهِ عَلَى عِبَادِمٌ وَ عِلْمٌ بِالْجِنَانِ فَنَالِكَ الْعِلْمُ النَّافِعُ لِحُصُولِ الْمَقْصُودِ فَنَالِكَ الْعِلْمُ النَّافِعُ لِحُصُولِ الْمَقْصُودِ

ترجمہ بعلم دوطرح کا ہے۔ایک وہ علم جس کا تعلق زبان سے ہے اور بیداللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے اپنے بندوں پر ججت ہے اور دوسراعلم وہ ہے جس کا تعلق قلب (باطن) سے ہے اور یہی نفع بخش اور مقصود ( ذات ِ حق تعالیٰ کی معرفت ) حاصل کرنے میں فائدہ مند ہے۔

لے اللہ تبارک وتعالیٰ کی صفات کی معرفت تو عالمے موجودات میں ہی ممکن ہے جہاں ہر چیز اللہ کی صفات کی مظہر ہے لیکن اللہ تبارک وتعالیٰ کے چہرےاور ذات کی معرفت بشریت (عالمِ موجودات) سے نکل کرعالمِ لاھوت تک پہنچ جانے پرروحِ قدسی ہی کرسکتی ہے۔

#### مقدمہ مقدمہ 🐟 🗞 🔞 عقدمہ

سب سے پہلے انسان کے لیے علم شریعت ضروری ہے تا کہ بدن عالم معرفتِ صفات میں معرفت حاصل کر سکے اوروہ درجات ہیں۔ اس کے بعد علم باطن ہے جس کے ذریعے روح (روح قدی) عالم معرفت میں ذات حق تعالیٰ کی معرفت حاصل کرتی ہے اور بیا کس وقت تک حاصل نہیں ہوسکتی جب تک شریعت وطریقت کی مخالف رسومات کوترک نہ کیا جائے اور اس کے حصول کے لیے بغیر وکھاوے اور نمائش کے صرف اللہ تبارک و تعالیٰ کی رضا کے لیے نفسانی و روحانی مشقتیں (مجاہدہ منس وقلب) برداشت کی جائیں فرمانِ حق تعالیٰ کی رضا کے لیے نفسانی و روحانی مشقتیں (مجاہدہ منس وقلب) برداشت کی جائیں فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

﴿ فَمَنْ كَانَ يَرُجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَّلَا يُشْرِكُ بِعِبَا دَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ٥ (اللهِ فَ-110)

ترجمہ: پس جواپنے رب کے دیدار (اور ملاقات) کا طلبگار ہے اُسے چاہیے نیک اعمال کرنے کر جمہ: پس جواپنے واحدر ب کی بندگی (اوراطاعت) میں کسی دوسرے کوشریک نہ شہرائے۔
عالم معرفت عالم لاھوت ہے اور وہی (انسان کا) اصلی وطن ہے جس کا ذکر پہلے بھی کیا جاچکا ہے جہاں روحِ قدسی کوعمدہ و بہترین صورت میں ڈھالا گیا۔ اس سے مراد ہے کہ روحِ قدسی ہی حقیقی انسان ہے جوقلب (باطن) کی گہرائی میں (پوشیدہ) ہے اور اس کے وجود کا اظہار ابتدائی طور پر تو بہوتنا تھیں اور کلمہ طیب گرالی اللہ اِلَّا اللّٰہ کے زبانی ذکر سے ہے اور قلب کے زندہ ہوجانے پرول کی زبان سے (ذکر جاری ہوجانے پر) ہے۔ اہلِ تصوف (صوفیاء کرام) نے اسے طفل معانی کی بنا پر کہا نام دیا ہے کیونکہ اس کا تعلق معنویا سے قد سیم سے ہے اور اسے طفل معانی ان خصوصیات کی بنا پر کہا گیا ہے کہ:

1۔ بیقلب سے پیدا ہوتا ہے جیسے بچہ مال کے پیٹ سے پیدا ہوتا ہے اوراس کی پرورش باپ کرتا

ا یعنی صفات کی معرفت سے انسان کو مقامات و مراتب ہی حاصل ہوتے ہیں اللہ تبارک و تعالیٰ کا قرب نہیں۔ ع یہاں نیک اعمال سے مراد ظاہری بے روح عبادات نہیں بلکہ اللہ، اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور صاحب امر (مرشد کامل) کی ظاہری و باطنی اطاعت ہے۔ سے روحِ قدی، انسانِ حقیقی سم روحِ قدی کی تفصیل

#### الأسرار ١٠٠٠ (24 ١٠٠٠) مقدمه ١٠٠٠

ہے اور پھروہ آ ہتہ آ ہتہ بلوغت کی طرف ہڑھنے لگتا ہے ۔ 2۔ جس طرح بچوں کو ظاہری تعلیم دی جاتی ہے اسی طرح اسے بھی علم معرفت سکھایا جاتا ہے ۔ 3۔ جس طرح بچو فاہری گناہوں کی گندگی سے پاک ہوتا ہے پس بید (طفلِ معانی یعنی روحِ قدسی) بھی اسی طرح شرک ، غفلت اور بشری صفات (یعنی ظاہری وجود کی ضروریات) سے پاک ہوتا ہے ۔ اسی طرح شرک ، غفلت اور بشری صفات (یعنی ظاہری وجود کی ضروریات) سے پاک ہوتا ہے ۔ 4۔ پاکیزہ صورت (بچوں) کی طرح بیہ بھی صاف اور پاکیزہ ہے اور نیند (عالم خواب) میں فرشتوں کی مانند نظر آتا ہے۔

5۔اللّٰہ تعالیٰ نے جنت کے خدمت گاروں کو طفولیت کے وصف سے نوازا ہے جبیبا کہ اللّٰہ عزق جل نے فرمایا:

گُونَ (الواتعه - 17)

ترجمہ:ان (اہلِ جنت) کے گرد (نوعمر) لڑ کے طواف کریں گے جو ہمیشہ ایسے ہی (نوعمر) رہیں گے۔

﴿ غِلْمَانَّ لَّهُمْ كَأَنَّهُمْ لُؤْلُو ۗ مَّكُنُوْنَ (طر-24)

ترجمہ:ان (اہلِ جنت) کے لیے ایسے غلمان (جنت کے کمسن خادم) ہوں گے جیسے چھپے ہوئے موتی۔

6۔اس (روحِ قدی ) کابینام (یعنی طفلِ معانی ) اس کی پاکیزگی اور شفافیت کے باعث ہے۔ 7۔اس (روحِ قدی ) پراس اسم (یعنی طفلِ معانی ) کا اطلاق جسم کے ساتھ تعلق اور بشری صورت کی بنا پر صرف مجازی طور پر ہے اور بیا طلاق اس کی عمدہ صورت کی وجہ سے ہے نہ کہ باطنی صفائی کی بنا پر صرف مجازی طور پر ہے اور بیا طلاق اس کی عمدہ صورت کی وجہ سے ہے نہ کہ باطنی صفائی کی بنا پر۔

اگرایک نظراس (روحِ قدی) کے ابتدائی حال کی طرف دیکھا جائے تو (پیۃ چلتا ہے کہ) وہی اصلی دخیقی انسان ہے جس کی اللہ کے ساتھ ایک خاص نسبت ہے۔ پس جسم اور بشریت اس سے

لے بعنی مرشد کامل اکمل کی صحبت اور تربیت ہے روح قربِ الہی میں ترقی کرتی ہے۔

#### الأسرار ١٠٠٠ 25 ١٠٠٠ مقدمه ١٠٠٠

برگزمحرم نبین بین جبیا كه حضور علیه الصلوة والسلام نے فرمایا:

إِنْ مَعَ اللهِ وَقُتُ لَا يَسْعُ فِيهِ مَلَكُ مُقَرَّبٌ وَلَا نَبِي مُّرُسَلٌ

ترجمہ:اللّٰہ کےساتھ میرا (قربت کا)ایک وقت ایسا بھی ہے جس میں کسی مقرب فرشتے اور نبی و رسول کی کوئی گنجائش نہیں۔

اس سے مراد نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بشریت ہے اور مقرب فرشتے سے مراد آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی روحانیت ہے جسے جبروت کے نور سے پیدا کیا گیا۔ چونکہ فرشتے کو بھی اس علیہ وآلہ وسلم کی روحانیت ہے جسے جبروت کے نور سے پیدا کیا گیا۔ پیدا کیا گیا پس وہ نو رِلاھُوت میں داخل نہیں ہوسکتا کے حضورعلیہ الصلاق والسلام نے فرمایا:

﴿ آنَّ لِللهِ جَنَّةً لَا فِيُهَا حُوْرٌ وَّلَا قُصُورٌ وَلَا عَسَلُ وَلَا لَبَنَّ بَلُ آنُ يَنْظُرَ إِلَى وَجُهِ اللهِ تَعَالَى

ترجمہ:اللّٰد نبارک و تعالیٰ کی ایک جنت الیں بھی ہے جس میں نہ حوریں ہیں نہ محلات ،نہ شہدو دودھ (کی نہریں) بلکہ صرف اللّٰد تعالیٰ کے چہرے کا دیدار ہے۔ فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

﴿ وُجُولٌا يَّتُومَئِنٍ ثَاضِرَةٌ ٥ (القيامت-22)

ترجمہ: بہت سے چہرے اس (قیامت کے ) دن بہت تروتازہ ہوں گے (بیعنی انہیں کوئی پریشانی نہ ہوگی وہ بس دیدارِق میں مصروف ہوں گے )۔

حضورعليهالصلوة والسلام نے فرمایا:

سَتَرُونَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوُنَ الْقَمَرَ لَيْلَةَ الْبَلْدِ

ترجمہ:عنقریبتم اپنے ربّ کواس طرح دیکھو گے جیسے چودھویں رات کے جاندکو (بغیرکسی مشکل

لے بعنی بطور بشریت کوئی نبی بھی اس قرب کے درمیان حائل نہیں ہوسکتا اور نہ ہی عالم جبروت سے لے کر عالم ناسوت تک کی کوئی مخلوق اس قرب کی حقیقت کو مجھ سکتی ہے۔



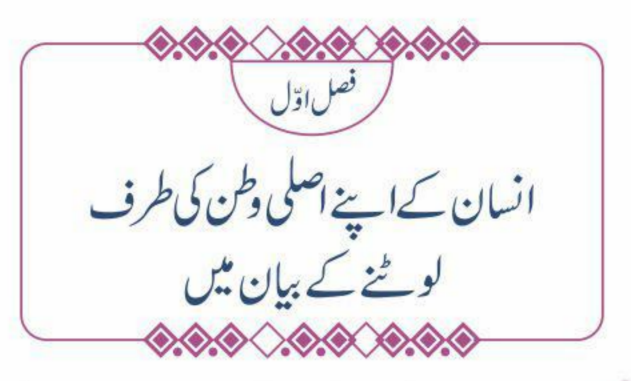
اور پریشانی کے ) دیکھتے ہو۔

اگر کوئی فرشته یابشری وجوداس عالم میں داخل ہوگا تو فوراً جل کررا کھ ہوجائے گا۔ حدیثِ قدسی میں الله تبارك وتعالى فرما تاہے:

 لَوْ كَشَفْتُ سُبُحَاتٍ وَجُهِ جَلَالِيُ لَإِحْتَرَقَتُ كُلُّ مَا إِنْتَهٰى إِلَيْهِ بَصِرِ يُ ترجمہ:اگر میں اپنے چہرے کے جلال کے انوار سے پر دہ ہٹا دوں تو تا حدِ نگاہ ہر چیز جل کررا کھ ہو

B. Collina Col اسی طرح جبرائیل علیہ السلام نے عرض کیا''اگر میں ناخن کے برابر بھی آ گے بڑھا تو جل جاؤں

#### **٥.٥.٥ برالأبرار ٥.٥.٥ [27] ٥.٥.٥** برالأبرار **٥.٥.٥**



پس انسان دوطرح کے ہیں جسمانی اور روحانی۔جسمانی انسان عام انسان ہیں اور روحانی انسان خاص انسان ہیں۔ عام انسان اپنے (اصلی) وطن جو کہ درجاتے ہیں، کی طرف علم شریعت، طریقت اور معرفت (کے احکامات) پرممل کرنے سے رجوع کرتا ہے جبیبا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

الْحِكْمَةُ الْجَامِعَةُ مَعْرِفَةُ الْحَقِّ

ترجمہ: جامع (کامل) تھمت حق تعالیٰ کی پیچان اور معرفت ہے۔ (پیتب حاصل ہوتی ہے) جب اعمال ریا کاری اور نمائش سے پاک ہوکر کیے جا کیں ۔ درجات کے تین طبقات ہیں:

پہلاطبق(اہلِ)عالمِ ملک علم ناسوت) کی وہ جنت ہے جسے جنت الماویٰ کہتے ہیں۔ دوسراطبق(اہلِ)عالمِ ملکوت کی وہ جنت ہے جسے جنت النعیم کہتے ہیں۔

اے عالم ناسوت، ملکوت اور جبروت کے مراتب ومقامات سے اہلِ ناسوت کی جنت سے مرادوہ جنت ہے جوان اوگوں کے لیے ہے جنہوں نے شریعت کے احکام پرا چھے طریقے سے رضائے اللی کے لیے عمل کیالیکن قرب اللی کی خواہش نہ کی اس لیے عالم ناسوت میں ہی قیدر ہے اور قرب کے الحظے مقامات ملکوت، جبروت اور لاھوت تک رسائی حاصل نہ کی ۔ سے اہلِ عالم ملکوت وہ ہیں جنہوں نے زائد عبادات اور وردوو فطائف کے ذریعے ناسوت کی قید سے نجات حاصل کرلی اور ساتھ ساتھ شعوف کے اصولوں کو اپناتے ہوئے واہشات نفس سے کسی حد تک چھٹکارا حاصل کرلیا۔

#### من الأسرار کوری (28 کوری) فصل نبر 1 کوری

تیسراطبق(اہلِ)عالمِ جبروت کی وہ جنت ہے جسے جنت الفردوس کہتے ہیں۔ نعمتیں جسمانی کے (اورعام انسان کے لیے) ہیں اورجسم اپنے عالم (ان جنتوں) کی طرف تین علوم علمِ شریعت، طریقت اورمعرفت کے بغیر نہیں پہنچ سکتا جیسا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

- الحيكمة الجامِعة مُغرِفة الحقيق الْعَمَلُ بِهَا وَمَغرِفَة الْبَاطِلِ وَتَرَكُهُ الْبَاطِلِ وَتَرَكُهُ تَرَجَه، جامع حكمت حق تعالى كى معرفت ہا وراس رعمل باطل كى پہچان اوراس كوترك كرنا ہے۔ اور حضور عليه الصلوة والسلام نے فرمايا:
- - مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ وَخَالِقَهُ عَرَفَ رَبَّهُ وَتَابَعَهُ

ترجمہ:جواپیےنفس اوراس کے پیدا کرنے والے کو پہچان لیتا ہے وہ اپنے رب کو پہچان لیتا ہے اور اُس کی اتباع کرتا ہے۔

انسانِ خاص کا رجوع اپنے اصلی وطن قربِ الہی کی طرف ہوتا ہے جو وہ علمِ حقیقت کے سبب حاصل کرتا ہے اور یہی عالمِ قربِ لاھوت میں تو حید ہے اور بیرحال اسے دنیا کی زندگی میں ہی اپنی

ا اہلِ عالم جروت وہ ہیں جنہوں نے طریقت کے احکام پڑمل کر کے تزکیفٹس اور تصفیہ قلب کے لیے جدو جہد کی اور فرشتوں جیسی نورانیت حاصل کر کے عالم جروت تک رسائی حاصل کر کی البتہ قرب کی انتہا یعنی دیدار ولقائے الہی تک رسائی حاصل نہ کر سکے۔ جوروحانی خاص انسان کے لیے مخصوص ہے۔ سل یعنی ان لوگوں کے لیے جوروح کی بجائے جسمانی اعمال میں مصروف رہاس لیے ان کی روحانیت ان کی جسمانیت پر غالب نہ آسکی سل جس فروحانی پاکیزہ اعمال کے ذریعے قرب الہی کے لیے جدو جہدگ جن کے بیتیج میں اس کی روح اس کے جسم اور خواہشات پر غالب آگئی اور اسے عالم قرب میں لے گئی۔

#### الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ وَ عَالَى اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّ**

اس عادت کے سبب حاصل ہوجا تا ہے جس میں اُس کا سونا اور جا گنا برابر ہوتا ہے۔ بلکہ جب جسم سوجا تا ہے تو قلب بیدار ہوجا تا ہے اور اُسے فرصت مل جاتی ہے۔ پس وہ گلی یا جزوی طور پراپنے اصلی وطن (لاحُوت) میں پہنچ جاتا ہے جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشا دفر مایا:

﴿ اللهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا ﴿ فَيُمْسِكُ الَّتِي قَطَى عَلَيْهَا اللهُ يَتَوَفِّى الْأَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا ﴿ فَيُمُسِكُ الَّتِي قَطَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى آجَلٍ مُّسَمَّى ﴿ (الزمر-42)

ترجمہ:اللہ موت کے وقت جانوں (روحوں) کو بیض کرتا ہے اور جن کی موت کا وفت نہیں آیا اُن کی (روحوں کو) نیند کی حالت میں \_پس جس کے مرنے کا وقت آگیا ہوان ( کی روحوں) کوروک لیتا ہے اور دوسری جانوں کوایک مقررہ وفت تک جھوڑ دیتا ہے۔

اسى كيحضورعليه الصلوة والسلام نے فرمايا:

نَوْمُ الْعَالِمِ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ الْجَاهِلِ بَعْلَ حَيَاتِ الْقَلْبِ بِنُوْرِ التَّوْحِيْدِ وَبَعْلَ
 مُلَازَمَةِ اَسْمَاء التَّوْحِيْدِ بِلِسَانِ السِّرِّ بِغَيْرِ حَرُفٍ وَلَا صَوْتٍ

ترجمہ: نورِتوحید سے قلب کے زندہ ہو جانے کے بعد اور سِر کی زبان سے بغیر حروف وآ واز کے اساءِتوحید کے ذکر کے جاری ہونے کے باعث عالم کی نیند جاہل کی عباوت سے افضل ہے۔ اساءِتوحید کے ذکر کے جاری ہونے کے باعث عالم کی نیند جاہل کی عباوت سے افضل ہے۔ حدیثِ قدسی میں اللہ تبارک و تعالی ارشا و فرما تاہے:

الْإِنْسَانُ سِيِّ ئَوْ اَنَاسِرُّ اللهِ المَّالِيَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَّامِينَّالِيَّ اللهِ اللهِ اللهِ المَّامِ اللهِ اللهِ اللهِ المَّامِلْ

ترجمه:انسان میراراز ہےاور میں انسان کاراز ہوں۔

اورالله عرّ وجل نے ارشاد فرمایا:

إِنَّ عِلْمَ الْبَاطِنِ سِرٌّ مِنْ سِرِّ يُ اَجْعَلُهٰ فِي قَلْبِ عِبَادِيْ وَلَا يَقِفُ عَلَيْهِ اَحَدُّ غَيْرِيْ
 غَيْرِيْ

ترجمہ: بے شک علم باطن میرے اسرار میں سے ایک سر ہے جسے میں اپنے (مقرب) بندوں کے قلب میں (چھپاکر)رکھتا ہوں اور میرے سوااس سے کوئی بھی واقف نہیں۔

اَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِئ وَانَا مَعَهْ حِنْنَ يَذُكُرُنِيْ وَإِذَا ذَكَرَنِيْ فِي نَفْسِهِ ذَكَرَتُهُ فِي اللهِ عَبْدِئ وَإِذَا ذَكَرَنِيْ فِي نَفْسِهِ ذَكَرَتُهُ فِي إِنْ اللهِ عَبْدِينَ عَبْدِينَ مَعَهُ حِنْنَ يَذُكُرُنِيْ وَإِذَا ذَكَرَنِيْ فِي نَفْسِهِ ذَكَرَتُهُ فِي إِنْ اللهِ اللهِ عَبْدِينَ عَبْدِينَ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

#### من الأسرار کیکی تعرالاً سرار کیکی 30 کیکی فصل نبر 1 کیکی

نَفُسِنَ وَإِذَا ذَكَرَنِيْ فِيْ مَلَاءٍ ذَكُرُتُهُ فِيْ مَلَاءٍ أَحْسَنَ مِنْهُ تَرْجِمَهِ: مِينَ الْبِي بندے کے گمان کے مطابق ہوتا ہوں اور جب وہ مجھے یاد کرتا ہے میں اس کے ساتھ ہوتا ہوں اور جب وہ مجھے اپنے دل میں یاد کرتا ہوں ساتھ ہوتا ہوں اور جب وہ مجھے اپنے دل میں یاد کرتا ہوں اور جب وہ میراذ کر کسی جماعت میں کرتا ہے تو میں اُسے اُس سے بہتر جماعت میں یاد کرتا ہوں۔ ان (احادیثِ قدی میں علمِ باطن اور میر ) سے مراد علمِ تفکر ہے جوانسان کے وجود میں ہے۔ جسیا کہ حضور علیہ الصلو ہ والسلام نے ارشا وفر مایا:

تَفَكُّرُ السَّاعَةِ خَيْرٌ مِّنْ عِبَادَةِ سَبْعِيْنَ سَنَةٍ
 تَفكُّرُ السَّاعَةِ خَيْرٌ مِّنْ عِبَادَةِ الفل ہے۔
 تَفكُّرُ السَّاعَةِ خَيْرٌ مِّنْ عِبَادَةِ ٱلْفِ عَامٍ

ترجمہ:ایک لمحہ کا تفکر ہزارسال کی عبادت سے افضل ہے۔

پس اس توفیق کے لیے کہا جائے گا جس نے فروعات کی تفصیل میں تفکر کیا اس کا ایک لمحہ کا تفکر ایک اس اس توفیق کے بیے کہا جائے گا جس نے اُس (اللہ) کی عبادت میں جو پچھ ہم پر واجب ہے، کی معرفت کے (حصول کے) لیے ایک لمحہ کا تفکر کیا پس وہ (تفکر) ستر سال کی عبادت سے افضل ہے اور جس نے اللہ تبارک و تعالیٰ کی معرفت میں ایک لمحہ بھی تفکر کیا وہ ایک لمحہ ہزار سال کی عبادت سے افضل ہے۔ اور یہی (تفکر) علم عرفان ہے جو کہ عین تو حید ہے اور اس سے ہی عبادت سے افسل ہے اور اس سے ہی عالم قرب کی طرف روحانی پر واز کے نتیجہ میں عارف اپنے معروف اور اپنے محبوب سے عالم قرب کی طرف روحانی پر واز کے نتیجہ میں واصل ہوتا ہے۔ پس عابد جنت کی طرف سیر کرنے والا اور عارف قرب حق کی طرف پر واز کرنے واصل ہوتا ہے۔ پس عابد جنت کی طرف سیر کرنے والا اور عارف قرب حق کی طرف پر واز کرنے

ا ایسے شرعی مسائل جن کا تعلق ظاہری اعمال ہے ہو تا معرفت کاعلم سے جس کی معرفت حاصل کی جارہی ہو سم ِ اللّٰہ تعالیٰ هے عالمِ واحدیت اوراس سے اوپر عالمِ وحدت اوراحدیت

#### من الأسرار کیکی [31] کیکی نصل نبر 1 کیکیک

والا ہوتا ہے۔ اہلِ حق میں ہے کسی (شاعر) نے کیا (خوب) کہا ہے:

قُلُوبُ الْعَاشِقِيْنَ لَهَا عُيُونٌ تَرْى مَا لَا يَرَاهَا النَّاظِرُونَا

لَهَا ٱجْنِحَةٌ تَطِيْرُ بِغَيْرِ رِيْشٍ إلى مَلَكُوْتِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَا

ترجمہ: عاشقوں کے قلوب کے لیے ایسی آنکھیں ہیں جووہ سب بھی دیکھ لیتی ہیں جو ظاہری آنکھوں سے نظر نہیں آتا۔ ان کے لیے ایسے باز و ہیں جن سے وہ بغیر پروں کے ربّ العالمین کے عالم ملکوت کی طرف پرواز کرتے ہیں۔

پس ایسی پرواز کرنے والا عارف کے باطن میں ہوتا ہے اور وہی حقیقی انسان ہے اور وہی اللہ تبارک وتعالیٰ کا محبوب ،مجرم اور عروس ہے جیسا کہ حضرت بایزید بسطا می فرماتے ہیں'' اہلِ اللہ ، اللہ تعالیٰ کی دلہنیں ہیں'' ۔ جیسے دلہن کو اُس کے دلہنیں ہیں'' ۔ جیسے دلہن کو اُس کے محرم کے سواکوئی نہیں بہچانتا اُسی طرح وہ (اولیاء اللہ) بھی (عام) انسانوں کے بردہ میں چھے محرم کے سواکوئی نہیں ایسی اللہ پاک کے سواکوئی نہیں ویکھا۔ ایک حدیثِ قدسی میں اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

اولِيَائِيُ تَخْتَقَبَائِيُ لَا يَعْرِفُهُمْ غَيْرِي

ترجمہ: میرے اولیاء (میں سے بہت سے) میری چادر کے نیچے (چھپے ہوتے) ہیں اور انہیں میرے علاوہ کو کی نہیں پہچانتا۔

ظاہری طور پرتولوگ دلہن کی صرف ظاہری زینت کے علاوہ کچھ نہیں دیکھ سکتے۔ کی بن معاذرازی فرماتے ہیں''ولی زمین پراللہ تعالیٰ کا خوشبودار پھول ہے جسے صدیقین سو بھتے ہیں اوروہ (خوشبو) اُن (صدیقین) کے قلوب پراٹر انداز ہوتی ہے جس سے وہ اپنے رہ کے مشاق رہتے ہیں (یعنی اپنے رہ کے دیدار کے لیے ان کا شوق بڑھتا ہی رہتا ہے) اور اُن کی عبادت ان کے اخلاص کے فرق کے مطابق اور حسبِ فنا بڑھ جاتی ہے۔ جتنا زیادہ قرب حاصل ہوتا جاتا ہے اتنا زیادہ ہی وہ فنا ہوتے چلے جاتے ہیں۔ پس ولی وہ ہے جواپنے حال میں فانی اور اللہ پاک کے زیادہ ہی وہ فنا ہوتے چلے جاتے ہیں۔ پس ولی وہ ہے جواپنے حال میں فانی اور اللہ پاک کے

لِ اپنی ذاتی ضروریات اورخوا مشات اوراینے وجود کی فکر سے آزاد

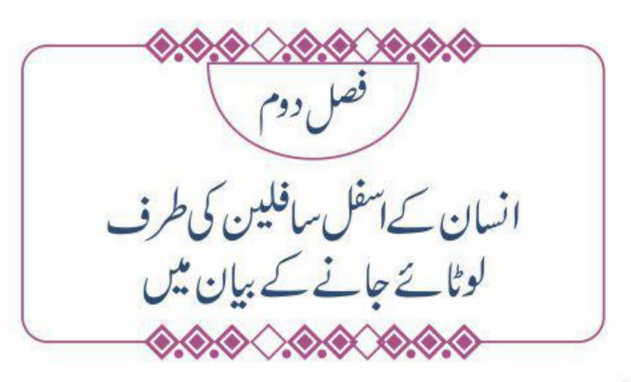
#### 

مشاہدہ میں باقی ہو۔ نہ اسے اپنے نفس پر کوئی اختیار ہواور نہ اللہ کے سواکسی کے ساتھ قرار ہوئے۔
اس کی تصدیق کرامت سے ہوتی ہے اور اسے پوشیدہ رکھا جاتا ہے اور ظاہر نہیں کیا جاتا کہ اللہ ک
راز کوظاہر کرنا کفر ہے۔ مرصاد میں آیا ہے'' تمام صاحبِ کرامات تجاب میں ہیں اور ان (مردانِ
خدا) کے لیے کرامت خونِ چیف کی طرح ہے۔''پس ولی کے لیے ایسے ہزار مقامات ہیں جن میں
سب سے پہلے کرامت کا مقام ہے۔ جواس (مقام) سے گزرجاتا ہے وہ باقی مقامات حاصل
کرلیتا ہے ورنہ ناکام ہوجاتا ہے۔

www.sulfan-ul-faqr-publications.com

اِ اللّٰدَى ذات اوراس کی رضا کے علاوہ اُس ولی کو پچھ بچھائی نہ دے اور وہ ہر لمحداللّٰد کے دیدار میں محور ہے ہے ولی یا طالب مولیٰ کواپنی خواہشات اور مرضی پراختیار نہیں ہوتا۔اس کے پیشِ نظر صرف اللّٰد تبارک و تعالیٰ کی رضا ہی ہوتی ہے اور وہ اللّٰد کے سواکسی کے ساتھ سکون محسوس نہیں کرتا۔

#### **٨٠٠٠** برالأسرار **٨٠٠٠** 33 **٨٠٠٠** يرالأسرار



جب الله تبارک وتعالیٰ نے روحِ قدسی کوعالم لاھوت میں احسن صورت میں تخلیق کیا تو اس کو بہت ترین مقام (یعنی عالم ناسوت) کی طرف جیجنے کا ارادہ بھی فرمالیا تا کہ مقام صدق میں عظمت والے بادشاہ (اللہ نتارک وتعالیٰ) کے لیے اس کی محبت اور قربت میں اضافہ ہواور بیہ مقام اولیاء کرام اورانبیاعلیهم السلام کاہے۔

پس سب سے پہلے اس (روحِ قدسی ) کوعالم جبروت میں تو حید کے بیج کے ساتھ منتقل فر مایا یعنی عالم نورانیت سے اس عالم میں رکھا اور اُسے اس عالم (عالم جبروت) کا لباس پہنایا۔اسی طرح اُسے عالم ملک (ناسوت) میں بھیجااوراس کے لیے عضری لباس کی بیعنی پیے کثیف جسم خلیق کیا تا کہ وہ عالم ملک (ناسوت) میں جل نہ جائے۔اور جبروتی لباس کے اعتبار سے اس (روحِ قدسی) کا نام روحِ سلطانی رکھااورملکوتی (لباس کے )اعتبار سے روحِ سیرانی وروحِ روانی رکھااور ملکی اعتبار ہے اس (روحِ قدسی) کا نام روحِ جسمانی رکھا۔

اسفل سافلین کی طرف لوٹانے کا مقصد بیتھا کہ قلب وجسم کے وسیلہ سے (انسان) زیادہ قرب و درجات حاصل کرے اور اپنے قلب کی زمین پرتو حید کا نیج بوئے تا کہ اُس سے تو حید کا درخت اُ گےجس کی جڑ ہوائے سرور میں قائم ہواوراس پراللہ تعالیٰ کی رضا کے (حصول کے ) لیے

ا اربعه عناصر بعنی آگ مٹی ، یانی اور ہوا سے تیار کر دہ جسمانی وجود

### من الأسرار ﴿ ﴿ 34 ﴿ 34 فَصَلْ مُبِرُ 2 ﴿ وَهُمْ الْمُورِ عُنْ الْمُورُ الْمُورُ الْمُورُ الْمُؤْمِنُ الْمُورُ

توحید کا کچل لگے۔

پس قلب کی زمین پرشر بعت کا پیج ہوئے تا کہ اُس سے شریعت کا درخت پیدا ہوجس پر درجات کے پھل لگیس ۔ لہذا اللہ تبارک و تعالی نے تمام ارواح کوجسم میں داخل ہونے کا حکم دیا اور ہر روح کے لیے جسم میں ایک مقام جسم میں خون اور گوشت کے درمیان ہے لیے جسم میں خون اور گوشت کے درمیان ہے اور روحِ قدسی کا مقام ہر ایک (مقام پر روحِ قدسی ) کے لیے وجود کی مملکت میں ایک و کان ہے جس میں سامانِ تجارت ہے اور منافع ہے اور ایسی تجارت ہے جس میں سامانِ تعالی ہے:

﴿ سِرًّا وَّ عَلَانِيَةً يَرُجُونَ تِجَارَةً لَّنَ تَبُورَ ٥ (الفاطر-29)

ترجمہ: (اجسام اپنے ہر باطنی مقام پر) پوشیدہ اور اعلانیہ تجارت کرتے ہیں اور جووہ (باطنی ترقی کے لیے)خرچ کرتے ہیں اس میں ہر گز کوئی خسارہ نہیں۔

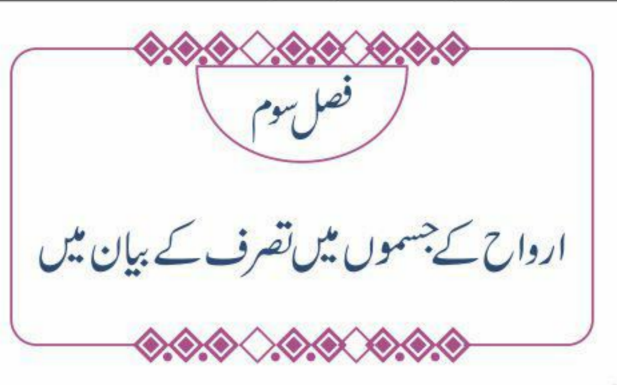
پس ہرانسان کو چاہیے کہ اپنے وجود کے ان ( ظاہری وباطنی ) معاملات کو سمجھے کیونکہ وہ جو کچھ یہاں حاصل کرے گاوہ اس کے اپنے ذمہ ہوگا۔جبیبا کہ فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

المنظم ا

الله وَكُلَّ إِنْسَانِ ٱلْزَمْنَالُا ظَلِرُلا فِي عُنُقِهِ ﴿ بَىٰ اسرائِلَ -13) ترجمہ: اور ہرانیان کی قسمت اس کے گلے لگادی گئی ہے۔ سے

ایعنی جواعمال وہ احکامِ الٰہی کے مطابق اللہ کی رضا اور قرب کے حصول کے لیے کرتے ہیں ہے انسان کی روح جس باطنی مقام تک پینچی ہوگی اور جواعمال کیے ہوں گے وہ مقام اور اعمال سب پرعیاں ہوجا کیں گے اورنفس کی اچھی یائری حالت بھی سب پر ظاہر ہوجائے گی۔ سے یعنی اچھے اور ٹرے اعمال انسان کے اپنے اختیار میں ہیں چاہے تو خبر کا راستہ اختیار کرکے رضائے الٰہی اور قرب الٰہی کی طرف سفر کرے یا شرکا راستہ اختیار کرکے اللہ کے غیظ وغضب کا شکار ہو۔

#### 



روحِ جسمانی کی دکان بدن میں سینداور ظاہری اعضا ہیں اور اس کی دولت شریعت اور اس کی توات شریعت اور اس کی تجارت تھیم الہی کے مطابق ظاہری احکام پرشرک سے پاک (بے ریا)عمل کرنا ہے جسیا کہ فرمانِ حق تعالی ہے۔

وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَاكَةِ رَبِّةٍ آحَلًا (اللهف-110)

ترجمه: اوراپنے واحدرتِ کی عبادت میں کسی کوشریک نہ گھہراؤ۔

بے شک اللہ واحد ہے اور وہ واحد کوہی پیند کرتا ہے۔ یعنی اعمال ریا ونمائش اور دنیاوی لا کی سے پاک ہوں کیونکہ ولایت، مکا شفہ اور عالم مُلک (ناسوت) میں زمین سے لے کرآسان تک ہر چیز کا مشاہدہ اور اس جیسی کرامات کونید رہانیت کے مراتب میں سے ہیں جیسا کہ پانی پر چلنا اور ہوا میں اُڑ نااور (دور کا) فاصلہ (لمحول میں) طے کر لینا اور دور کی باتیں سن لینا اور بدن کے راندرونی ) اسرار کوجان لینا۔ آخرت میں اس کا نفع جنت، حور وقصور (محلات) وغلمان، شراب طہور اور جنت اولیٰ میں دیگر نعمتوں کا حصول ہے جسے جنت الماوی کہتے ہیں۔ روحِ روانی کی دکان قلب ہے اور اس کی دولت علم طریقت ہے اور اس کی تجارت بارہ اسائے اصول میں سے پہلے چارا ساء کا بغیر حرف و آواز ذکر ہے۔ فرمان حق تعالی ہے:

لے کشف ہے دل کا حال معلوم کر لینا سے کم عمراور حسین جنتی لڑ کے جواہل جنت کی خدمت پر مامور ہوں گے

#### من الأسرار کیکی عظالی مار کیکی الکاسرار کیکیک فصل نبر 3 کیکیک

الله على المحقود الله الله الموادُ عُواالرَّ مُمانَ الله الدَّعُوا فَلَهُ الْأَسْمَا الْكُسْلَى (بَن اسرائيل-110) ترجمہ: (اے محبوب سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) فرما دیجیتم (سب) اسے اللہ کہہ کر پکارویار ممن کہہ کر پکارو، تم جس بھی نام سے پکارو گےسب الجھے نام اُسی کے ہیں۔

﴿ وَيِلْهِ الْأَسْمَا الْكُسْلَى فَادْعُونُهُ مِهَا (الاعراف-180)

ترجمہ:اوراللہ کے ہی سب اچھے نام ہیں پس اُسے ان (ناموں) سے پکارو۔ یہاس طرف اشارہ ہے کہ بیاساء قلبی ذکر یعنی علم باطن کامحل میں اور (ذات حِق تعالیٰ کی) معرفت اساءِ تو حید (اسمِ اَللهُ ذات اَللهُ ، یلله ، آیا اور هُو کے ذکر ) کا نتیجہ ہے۔حضور علیہ الصلوٰ ۃ والسلام زفر ایا۔

اَنَّ بِللهِ تَعَالَى تِسْعَةٌ وَتِسْعُوْنَ إِسْمًا مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ وَتِسْعُوْنَ إِسْمًا مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ تَعَالَى عِنْ الْمُورِ عَنْ مِينَ بِهِ شَكِ جَسَ نَهِ ان كُوشَارِكِياوه جنت مِين واخل هو عَنام مِينَ بِهِ شَكِ جَسَ نَهِ ان كُوشَارِكِياوه جنت مِين واخل هو عَناد عَنام مِينَ بِهِ شَكِ جَسَ نَهِ ان كُوشَارِكِياوه جنت مِين واخل هو عَناد عَنانُو عَنام مِينَ بِهِ عَنْ اللهِ عَنام مِينَ عِنْ اللهِ عَنام مِينَ عَنام مِينَ عَنام مِن اللهِ عَنام مِن اللهُ عَنام مِن اللهِ عَنام عَنام مِن اللهِ عَنام عَ

اورارشادفرمایا:

اللَّدُسُ حَرُفُ وَالتَّكُرَارُ ٱلْفُ

ترجمہ: درس ایک حرف ہاور تکرار ہزار بار ہے۔

(مندرجہ بالا حدیث میں) شار کرنے سے مرادان (اساء سے ظاہر ہونے والی اللہ کی) صفات سے متصف اوراس (یعنی اللہ) کے اخلاق سے مخلق ہونا ہے۔ یہ بارہ اساء کلمئہ تو حید لَا اِلله اِلّا الله کے بارہ اسائے اصول ہیں۔اللہ تبارک وتعالی الله کے بارہ اسائے اصول ہیں۔اللہ تبارک وتعالی نے کلمہ تو حید کے بارہ حروف میں سے ہرحرف کے لیے قلب کی مختلف حالتوں میں ایک ایک اسم کو متعین فرمادیا ہے۔ ہرعالم کے لیے تین اساء ہیں جن سے اللہ تبارک وتعالی اہل محبت کے قلوب کو متعین فرمادیا ہے۔ ہرعالم کے لیے تین اساء ہیں جن سے اللہ تبارک وتعالی اہل محبت کے قلوب کو متعین فرمادیا ہے۔ ہرعالم کے لیے تین اساء ہیں جن سے اللہ تبارک وتعالی اہل محبت کے قلوب کو

لے بعنی اساءِ باری تعالیٰ ہی کے ذریعے اللہ کی صفات کاعلم حاصل کیا جاسکتا ہے۔

#### الأسرار هي عرالأسرار هي الأسرار الأسرار

ثبات بخشاہ جبیا کہ اللہ تبارک و تعالی نے فرمایا:

اوران پرسکونِ محبت نازل فرما تا ہےاورتو حید کے شجر کو قائم رکھتا ہے جس کی جڑیں نہ صرف ساتوں زمینوں میں بلکہ تحت الثری میں ہیں اوراس کی شاخیں آسان میں عرش سے بھی اوپر ہیں۔فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

كَشَجَرَةٍ طِيِّبَةٍ آصُلُهَا ثَابِتٌ وَّفَرُعُهَا فِي السَّمَاءُ ٥ (ابرائيم-24)

ترجمہ: (مضبوط بات یعنی تو حیر ) پاک درخت کی طرح ہے جس کی جڑیں ( زمین میں ) قائم اور جس کی شاخیں آسانوں میں ہیں۔

اوراس (روحِ سیرانی) کا منافع قلب کی حیات ہے جس سے وہ عالمِ ملکوت کا مشاہدہ کرتا ہے مثلاً جنت اوراہلِ جنت ،اس کے انوار اور فرشتوں کا مشاہدہ ،اسائے باطن بلاحرف وآ واز ملاحظہ کرکے وہ (باطنی) زبان سے باطنی گفتگو کرتا ہے اور آخرت میں اس (روحِ سیرانی) کا طھکانہ دوسری جنت ہے جسکانام جنت انعیم ہے۔

روحِ سلطانی کی دکان فواد عہے۔اس کی دولت معرفت اوراس کی تجارت دل کی زبان سے جار وسطی اسماء کا ( دائمی ) ذکر ہے جسیما کہ حضور علیہ الصلوٰ ۃ والسلام نے فرمایا:

﴿ الْعِلْمُ عِلْمَانِ عِلْمٌ بِاللِّسَانِ فَلْلِكَ حُجَّةُ اللهِ على خَلْقِهِ وَعِلْمٌ بِالْجَنَانِ وَذٰلِكَ الْعِلْمُ النَّافِعُ لِاَنَّ ٱكْثَرُ الْمُنَافِعِ الْعِلْمُ فِي هٰذِهِ النَّائِرَةِ

ترجمہ بعلم دوطرح کا ہے۔ وہ علم جس کا تعلق زبان سے ہے، اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے مخلوق پر ججت ہے اور دوسراعلم جس کا تعلق دل ہے ہے اور وہی علم منافع بخش ہے اور اس دائر ہ ( دائر ہ

ل مضبوطی ،قرار ، ثابت قدمی ع قلب

### الأسرار ١٠٠٠ (38 ١٠٠٠ فصل نبر 3 الأسرار ١٥٠٠ (38 ١٠٠٠ فصل نبر 3 الأسرار ١٥٠٠ (38 ١٥٠٠ فصل نبر 3 الأسرار ١٥٠٠ (١٥٠٠ في

معرفت) میں بیلم بے حد نفع بخش ہے۔

حضورعليهالصلؤة والسلام نے فرمایا:

اللَّهُ أَن لِلْقُرُآنِ ظَهْرًا وَبَطَنًا ﴿

ترجمہ: بے شک قرآن کا ایک ظاہر ہےا درایک باطن ہے۔

﴿ اَنَّ اللَّهَ ٱنْزَلَ الْقُرُ آنَ على عَشْرَ ٱبُطُنٍ فَكُلُّ مَا هُوَ بَطْنُ فَهُوَ ٱنْفَعُ وَارْ بَحُ لِاَنَّهُ مُغُّ وَ رَبِي عَشْرَ ٱبُطُنِ فَكُلُّ مَا هُوَ بَطْنُ فَهُوَ ٱنْفَعُ وَارْ بَحُ لِاَنَّهُ مُغُّ وَرَجِمَهِ: بِشَكَ اللّه بِإِكَ فِرْ آنِ بِإِكَ وَرَسِ بِطُونَ مِن نازل فرما يا \_ پس أس كا بربطن نفع بخش اورفائده مند ہے كيونكه وه (قرآن كا) مغز ہے \_

اور بیر (بارہ) اساءان بارہ چشموں کی طرح ہیں جو حضرت موئی علیہ السلام کے عصا مارنے سے جاری ہوئے جیسے جاری ہوئے ج

﴿ وَإِذِ اسْتَسُغَى مُوْسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبَ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ طَ فَانْفَجَرَتَ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةً عَيْنًا طَقَلُ عَلَى الْكَالُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّ

ترجمہ:اور جب موسیٰ (علیہ السلام) نے اپنی قوم کے لیے پانی کی دعا کی تو ہم نے فرمایا اپنا عصا اس پچر پر مارو۔ پس اُس (پچر) سے ہارہ چشمے جاری ہوئے اور ہر گروہ نے اپنے پینے کی جگہ پہچان کی۔

پس علمِ ظاہر کی مثال عارضی بارش کی سی ہے اور علمِ باطن اصلی چشمے کی طرح ہے اسی لیے پہلے والے (یعنی علمِ ظاہر) سے زیادہ فائدہ مند ہے۔اللہ تبارک و تعالیٰ نے فر مایا:

﴿ وَاٰيَةٌ لَّهُمُ الْاَرْضُ الْمَيْتَةُ آحْيَيْنَاهَا وَآخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ٥
 ﴿ لِين 33 )

ترجمہ:اوراُن کے لیےنشانی ہے کہ ہم نے اس مردہ زمین کوزندہ کیااوراس میں اناج پیدا کیا جس میں سےوہ کھاتے ہیں۔

اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس زمینِ آفاق سے (وہ) اناج پیدا فرمایا جوحیواناتِ نفسانی کے لیے قوت بخش ہے اور قلوب کی زمین سے وہ اناج پیدا کیا جوار واحِ روحانی کے لیے قوت بخش ہے۔حضور

### الأسرار هيالا معالي الأسرار هيال معالي الأسرار هيالي الأسرار الأسر

عليهالصلوة والسلام نے فرمایا:

المن الخلص الله تعالى ارْبَعِيْن صَبَاحًا ظَهَرَتْ يَنَابِيْعُ الْحِكْمَةِ مِنْ قَلْبِهِ عَلَى لِسَانِهِ مَنْ الْخَلَصَ الله عَلَى لِسَانِهِ مَنْ الْخَلَصَ الله عَلَى لِسَانِهِ مَنْ الله عَلَى لِسَانِهِ مَنْ الله عَلَى الله عَلَى

اس (روحِ سلطانی) کانفع جمالِ الہی کے مس کا دیدار ہے۔اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشا و فرمایا:

شاكنَ تَالُفُؤَادُ مَا رَأْي (النِم-11)

ترجمہ: قلب نے جھوٹ نہ کہا جو (ان کی آنکھوں نے ) دیکھا۔

حضورعليهالصلوة والسلام نے فرمایا:

المُؤْمِنُ مَرُاةُ الْمُؤْمِنِ

ترجمہ:مومن مومن کا آئینہ ہے۔

اوّل مومن سے مرادمومن بندے کا قلب ہے اور دوسرے (مومن) سے مراد اللہ تبارک و تعالیٰ ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشا و فر مایا:

الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ (صر - 23)

ترجمہ:اللّٰدمومن بھی ہےاور حیمن (بگہبان) بھی۔

اس گروہ (بعنی روحِ سلطانی) کاٹھکانہ تیسری جنت ہے جس کانام جنت الفردوس ہے۔ روحِ قدسی کی دکان سرّ میں ہے جبیبا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

الْإِنْسَانُ سِيرِي وَانَاسِرُهُ

ترجمه:انسان میراراز ہےاور میں انسان کاراز ہوں۔

اوراس کی دولت علم حقیقت ہےاوروہی علم تو حید ہےاوراس کی تنجارت بغیر آ واز کے ،سر کی زبان سے آخری حیاراسائے تو حید کا ( دائمی ) ذکر ہے۔اللہ تبارک وتعالیٰ نے ارشا دفر مایا:

﴿ وَإِنْ تَجْهَرُ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَآخُفَى (الله -7)

#### الأسرار ١٠٠٠ (40 ١٠٠٠) فصل نبر 3 ١٠٠٠

ترجمہ:اوراگرآپ بلندآ واز ہے بات کریں تو بھی وہ جانتا ہے ہرراز کو بلکہ اس ہے بھی مخفی۔
پس اللہ تبارک و تعالیٰ کے سوا کوئی بھی اس بات کونہیں جانتا اور اس کا نفع طفلِ معانی کی اظہوراور میر
کی آنکھ سے اللہ تعالیٰ کے چہرے کے جلال و جمال کا مشاہدہ، معائنداور دیدار ہے۔اللہ تبارک و
تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿ وَجُوْهٌ يَّوْمَئِنٍ تَّاضِرَةٌ ٥ إلى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ٥ (القيامـ23-22)

ترجمہ:اس (قیامت کے ) دن ( کیچھ ) چہرے تروتازہ ہوں گےاورا پنے ربّ کود مکھ رہے ہوں گے۔

یعنی اللّٰد کو بغیر کسی واسطهٔ حالت اور بغیر کسی تشبیه کے دیکھیں گے۔جبیبا کہ اللّٰہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴿ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ ٥ (الثوري - 11)

ترجمہ:اس کی مثل کوئی شے ہیں اوروہ سننے والا ، دیکھنے والا ہے۔

جب انسان اپنے مقصود (اللہ تبارک و تعالی ) کو پالیتا ہے تو عقلیں چکرا جاتی ہیں، قلوب جرت زوہ رہ جاتے ہیں اور زبانیں بند ہو جاتی ہیں اور ان میں ہرگز استطاعت (طاقت، ہمت ) نہیں رہتی کہ وہ کسی کواس (مشاہدہ) سے باخبر کرسکیں کیونکہ اللہ تبارک و تعالی ہر مثال سے پاک ہے۔
پس جب ایسی خبر میں علما کے پاس پہنچیں تو وہ ان مقالات کا مطالعہ کریں اور علوم کے مقامات کو سمجھیں اور اس کی حقیقت کو جانچیں اور اعلیٰ مقام علیین پر اپنی توجہ رکھیں اور علم لدنی اور معرفتِ فراتِ احدیت حاصل کرنے کے لیے جدو جہد کریں اور جو مقالات آگ آرہے ہیں، ان پر اعتراض اور ان کا انکار نہ کریں۔

# الأمرار ١٠٠٠ 41 ١٠٠٠ ١٠٠٠



علم ظاہر بارہ اقسام کا ہے اور اس طرح علم باطن کی بھی بارہ اقسام ہیں جنہیں عوام اور خواص کی قابلیت (اور صلاحیت) کے مطابق ان میں تقسیم کیا گیا ہے۔ پس (تمام ظاہری و باطنی) علوم چار ابواب پر مشتمل ہیں۔ باب اوّل شریعت کے ظاہر سے متعلق ہے جس میں اوامر و نواہی اور تمام (ظاہری) احکام شامل ہیں۔ باب دوم اس (شریعت) کا باطن ہے جسے علم باطن اور طریقت کا نام ویا گیا ہے۔ باب سوم باطن کے متعلق ہے جسے علم معرفت کا نام ویا گیا ہے اور باب چہارم تمام بطون کے باطن کے متعلق ہے جسے علم حقیقت کا نام دیا گیا ہے۔ پس بیرسب علوم حاصل کرنا ضروری ہے جسیا کہ فرمانِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے:

الشَّرِيْعَةُ شَجَرَةٌ وَالطَّرِيُقَةُ اَغْصَائُهَا وَالْمَعْرِفَةُ اَوْرَقُهَا وَالْحَقِيْقَةُ ثَمَّرُهَا وَالْقُرْآنُ جَامِعُ بَحِيْعِهَا بِالنَّلَالَةِ وَ الْإِشَارَةِ تَفْسِيْرًا اَوْ تَاوِيْلًا .

ترجمہ: شریعت ایک درخت (کیمثل) ہے اور طریقت اس کی ٹہنیاں ہیں اور معرفت اس کے ٹہنیاں ہیں اور معرفت اس کے پیتے ہیں اور حقیقت اس کا کچل ہے اور قرآن ان سب (علوم) کا جامع ہے جس میں سب دلائل، اشارے، تفاسیراور تاویلات موجود ہیں۔

''صاحب المجمع'' کہتے ہیں کہ تفسیرعوام کے لیے ہے اور تاویل خواص کے لیے ہے کیونکہ خواص راسخ علما ہیں اور رسوخ کے معنی تھجور کے درخت کی مثل علم میں ثبات، قرار اور مضبوطی کے ہیں

## الأسرار **هجه (42 هجه)** فصل نبر **4 هجه)**

جیسے (کھجور کے درخت کی) جڑیں زمین میں گڑھی ہوئی ہیں اور اُس کی شاخیں آسان (کی بلندیوں) میں ہیں اور یہ پختگی اس کلمہ کا نتیجہ ہے جس کا نیج (قلب کی) صفائی کے بعد قلب کی المید اللہ کے بعد قلب کی مطابق اللہ کے فرمان وَالرَّ السِخُونَ فِی الْعِلْمِهِ کو (حرفِ) عطف (یعنی 'و') کے ساتھ اللہ اللہ کے ساتھ ملایا گیا ہے لیا۔

تفیر کیر کے مصنف علے فرماتے ہیں اگر (علم باطن کے) اس دروازہ کو کھول لیا جائے تو باطن کے تمام درواز ہے کھل جاتے ہیں (جس کے بعد) بندہ اوامر ونواہی کی تغیبل اور چاروں دائروں میں ہر دائرہ میں نفس کی مخالفت کا پابند ہے کہ دائرہ شریعت میں نفس (شریعت کے) مخالف وسوسے پیدا کرتا ہے اور دائرہ طریقت میں (نفس) دین کی موافقت میں نبوت اور ولایت کا (جھوٹا) دعویٰ کرواتا ہے اور دائرہ معرفت میں (نفس) نورانیت کے دھوکہ میں خفی شرک (کے وسوسے ڈالتا ہے) اور دائرہ معرفت میں (نفس) نورانیت کے دھوکہ میں خفی شرک (کے وسوسے ڈالتا ہے) اور در بوبیت کا دعویٰ کرواتا ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالی نے فرمایا:

اَفَرَ أَيْتَ مَنِ اللَّهَ لَهُ هَوَ الْأَرْ الْجَاشِهِ - 23)

ترجمہ: کیا آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) نے ایسے شخص کودیکھا جس نے ہوائے نفس کو اپنامعبود بنالیا ہے۔

اور دائر ہ حقیقت میں شیطان ،نفس اور فرشتے داخل نہیں ہو سکتے کیونکہ اس میں اللہ کے سواہر چیز جل کررا کھ ہوجاتی ہے جبیبا کہ جبرائیل نے فر مایا''اگر میں ناخن برابر بھی آگے بڑھا تو جل جاؤں گا۔''(اس دائر ہمیں آکر) بندہ اپنے دشمنوں (نفس وشیطان) سے نجات پالیتا ہے اور مخلص بن جاتا ہے۔ارشادِ باری تعالی ہے:

قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُوِيَتَّهُمُ آجَمَعِيْنَ لِإِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِيْنَ ٥ (ص 82-82)

لِ بیسورہ آلِعمران کی آیت نمبر 7 ہے و صَایَعُلَمُ تَأُویْلَهٔ اِلَّا اللهُ وَ الرَّاسِعُوْنَ فِی الْعِلْمِ ترجمہ:اس کی تاویل اللہ بی جانتا ہے اورعلم میں پختہ لوگ ۔ یعنی علم کے باطن کو یا اللہ جانتا ہے یا علمائے حق کے امام فخر الدین رازی سے وہ علم جس کے حصول کے بعد اُس کا شارراسخ علماء میں ہونے لگے ہے نفسانی خواہشات

### 

ترجمہ: (شیطان نے) کہا (الٰہی) تیریءزت وجلال کی قتم! میں ضروران سب (لوگوں) کو گمراہ کروں گامگرسوائے تیرے مخلص بندوں کے۔

اور بندہ جب تک حقیقت (کے دائرہ) تک نہیں پنچا وہ مخلص نہیں بن سکتا کیونکہ بشری صفات اور غیریت (غیراللہ) مجلی ذات کے بغیر فنانہیں ہو سکتے اور نہ ہی حق تعالیٰ کی (حقیقی) معرفت حاصل کے بغیر جہالت کا پردہ اٹھتا ہے۔ پس اللہ تعالیٰ خود بغیر کسی واسطے (اور وسلیے) کے (بندے کو) علم لکر نئی عطا کرتا ہے اور وہ خضر علیہ السلام کی مثل اللہ تعالیٰ کی معرفت اس کی تعریف سے (حاصل) کرتا ہے اور اُس کی عبادت اس کی تعلیم سے کرتا ہے۔ اس مقام پر وہ ارواح قدی کا مشاہدہ کرتا ہے اور اُپ نبی حضرت محمصلی اللہ علیہ وآ لہ وسلم کی (حقیقت کی) معرفت حاصل کر لیتا ہے۔ پس وہ از ل سے ابدتک سب (ابتدا سے انتہا) جان جاتا ہے اور انبیاء علیہم السلام اُسے (اللہ تبارک و تعالیٰ کے )ابدی وصال کی خوشخبری دیتے ہیں جیسا کے فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِينَقًا (الناه-69)

ترجمه:اوربيسب(انبياء،شهداء،صديقين اورصالحين) کيابى الچھے ساتھى ہيں۔

پس جواس علم سے واصل نہیں ہوتا وہ حقیقت میں عالم ہی نہیں، چاہے اس نے لاکھوں کتا ہیں کیوں نہ پڑھر کھی ہوں کیونکہ وہ روحانیت تک پہنچا ہی نہیں۔ ظاہری علوم کے ساتھ جسمانی اعمال کا بدلہ صرف جنت ہے جہاں صرف صفات (الہیہ) کاعکس جلوہ نما ہے۔ عالم صرف علم ظاہر کے ذریعے حرم قدسی اور قرب حق تعالیٰ میں نہیں پہنچ سکتا کیونکہ بیا عالم پرواز ہے جہاں بازوؤں کے بغیر نہیں اڑا جاسکتا گروہ بندہ جوعلم ظاہراور علم باطن (دونوں) کوئل میں لاتا ہے، وہ اس عالم لاکھوت میں بہنچ جا تا ہے جیسا کہ حدیث قدسی میں فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

﴿ يَاعَبُدِئُ إِذَا آرَدُتَ آنُ تَلُخُلَ حَرَمِى فَلَا تَلْتَفِتُ إِلَى الْمُلُكِ وَالْمَلَكُوتَ وَالْجَبُرُوتَ وَالْجَبُرُوتَ شَيْطَانُ الْعَارِفِ وَالْجَبُرُوتَ شَيْطَانُ الْعَارِفِ وَالْجَبُرُوتَ شَيْطَانُ الْعَارِفِ وَالْجَبَرُوتَ شَيْطَانُ الْعَارِفِ وَالْجَبَرُوتَ شَيْطَانُ الْعَارِفِ وَالْجَبَرُوتَ شَيْطَانُ الْوَاقِفِ

#### من الأسرار کی ۱۹۰۹ کی اس نبر 4 کی الاک مراد کی الکامرار کی الکامراد کی الکامرا

ترجمہ:اے میرے بندے! جب تُو میرے حرم میں داخل ہونے کا ارادہ کرے تو ملک،ملکوت اور جبروت کی طرف مائل نہ ہو کیونکہ ملک عالم کا شیطان ہے اور ملکوت عارف کا شیطان ہے اور جبروت واقف کا شیطان ہے۔

جوان میں سے کسی ایک (عالم) پر بھی راضی ہوگیا وہ اللہ تعالی سے دور ہوگیا یعنی قرب (حضورِ حق بیں لیکن اُسے تعالیٰ) سے دور ہوا البتہ درجات سے دور نہ ہوا۔ بیاوگ قرب کی طلب تو رکھتے ہیں لیکن اُسے حاصل نہیں کر سکتے کیونکہ وہ غیر (یعنی درجات و ثواب کو پانے) کالا کی رکھتے ہیں اور اُن کے پاس صرف ایک ہی باز و (یعنی علمِ ظاہر) ہے۔ اہلِ قرب کو وہ (مقام قرب الہی) حاصل ہوتا ہے جو کسی آئھ نے دیکھا نہ کسی کان نے سنا اور نہ ہی کسی بشر کے قلب میں اس کا خیال گزرا اور وہ (مقام) جنتے قرب الہی ہے جس میں نہ حوریں ہیں اور نہ محلات ۔ انسان کے لیے لازم ہے کہ وہ اپنی ذات کو پہچانے اور نفس کی خاطر اس بات کا دعویٰ نہ کرے جس کا اُسے ہرگز حق نہیں پہنچتا۔ جسیا کہ حضرت علی کرم اللہ و جہ فرماتے ہیں:

﴿ رَجِمَ اللهُ إِمْرَأَ عَرَفَ قَلْدَهُ وَلَهُ يَتَعَدَّ طَوْرَهُ وَحَفِظَ لِسَانَهُ وَلَهُ يُضَيِّعُ عُمْرَهُ ترجمہ: "الله أس آ دمی پررحم فرمائے جس نے اپنی قدر پیچانی اور اپنی حدے آگے نہ بڑھا اور اپنی زبان کی حفاظت کی اور اپنی عمر کوضائع نہ کیا۔"

پس ایسے عالم کو چاہیے کہ وہ اپنی ذات میں حقیقتِ انسان جسے طفلِ معانی کہتے ہیں کے معانی حاصل کرے اور اساءِ تو حید کے دائمی ذکر سے اس کی تربیت کرے اور عالمِ اجسام سے نکل کر عالمِ روحانیت جو عالمِ سرّ ہے ، میں داخل ہو۔ اس عالم میں غیر اللہ ہر گزنہیں قرار پاسکتا کیونکہ وہ نور کے صحراکی مانند ہے جس کی کوئی انتہا نہیں ۔ طفلِ معانی اس میں پرواز کرتا ہے اور اس کے وہ عجائب وغرائب دیکھتا ہے جن کو ( زبان سے ) بیان کرناممکن نہیں۔ یہ موحدین کی مقام ہے جواپنی ذات کو عین وحدت ( وحدت حق تعالی ) میں گم کردیتے ہیں اور جمالِ حق تعالی کے دیدار کے وقت ان کا عین وحدت ( وحدت حق تعالی ) میں گم کردیتے ہیں اور جمالِ حق تعالی کے دیدار کے وقت ان کا

ل وه لوگ جوازل سے تو حید پر قائم ہوتے ہیں اور جن کا سر بھی غیر اللہ کے سامنے ہیں جھا۔

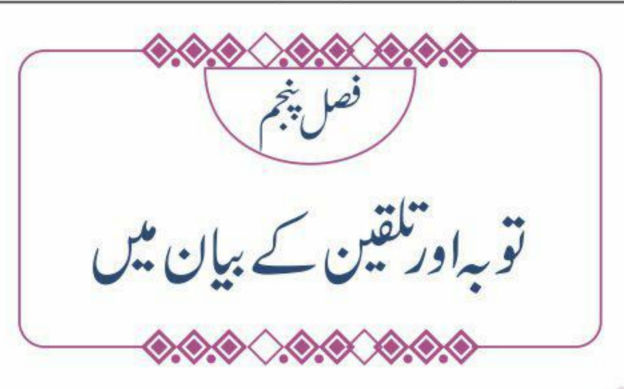
#### الأسرار المجيف عبر الأسرار المجيف 45 المجيف فصل نبر 4 الأسراد المجيف في المرك المجيف في المرك المجيف في المرك المحيف المرك المحيف في المرك المحيف في المرك المحيف في المرك ال

اپناوجودایسے غائب ہوجاتا ہے جیسے سورج کی کثرت روشن کے باعث انسان عمارات کونہیں دیکھ سکتا اسی طرح انسان مشاہدہ جمال الہی کے وقت غلبہ جیرت ومحویت کے باعث اپنی ذات کونہیں دکھے پاتا۔ حضرت عیسی علیہ السلام نے فرمایا'' جب انسان آسان کی سلطنت میں داخل ہوتا ہے تو پرندے کی پیدائش کی طرح اُس کی دوبارہ پیدائش ہوتی ہے۔''اس سے مرادانسان کی حقیقت اور قابلیت سے روحانی طور پر طفلِ معانی کا پیدا ہونا ہے اور وہی انسان کا راز ہے جوعلم شریعت اور علم حقیقت کے ملنے سے حقیقت کے اجتماع سے وجود اور عقول میں ظاہر ہوتا ہے جیسے مرد اور عورت کے نطف کے ملنے سے بچہ پیدا ہوتا ہے جیسے اگرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ اِتَّاخَلَقْنَا الَّإِنْسَانَ مِنْ تُطْفَةٍ آمُشَاجٍ لَهُ نَّبُتَلِيْهِ (الدهر-2)

ترجمہ: بے شک ہم نے انسان کو ملے جلے نطفے سے پیدا فرمایا تا کہاس کو آزمایا جاسکے۔
طفلِ معانی کے ظہور کے بعدانسان خلق کے سمندروں کو پارکر کے عالم امرکی گہرائیوں میں پہنچ جاتا
ہے کیونکہ بیتمام عالم عالم عالم روح (عالم امر) کے مقابلے میں پانی کے ایک قطرے کی مثل ہیں۔
اس (ظہور) کے بعد علوم روحانی اور علوم لڈنی کا فیض (انسانِ حقیقی میں) بغیر حروف اور آواز
کے جاری ہوجاتا ہے۔

#### **46 کیکی برالاً برار کیکی 46 کیکی کیک**



جان کے کہ مذکورہ بالا مراتب خالص تو بہاور مرشد کامل کی تلقین کے بغیر حاصل نہیں ہوتے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوٰى (الْحَ-26)

ترجمه: اوران پرتقو ی کاکلمه لا زم کیا۔

اوروہ کلمہ لَا إِللَّهُ اللَّهُ ہے بشرطیکہ یہ (کلمہ) کسی ایسے قلب سے اخذ کیا جائے جوصا حبِ تقویٰ کا ہواور جس میں ذات الہی کے سوا کچھ (موجود) نہ ہو۔ اس سے مرادوہ کلم نہیں جوعوام کی زبانوں پر ہے۔ بے شک (کلمے کے) الفاظ ایک ہی ہیں لیکن (باطنی) معانی میں فرق پایا جاتا ہے۔ اور جب تو حید کا یہ بی خزندہ ول (مرشد کامل) سے اخذ کیا جائے تو یہ قلب کو زندہ کرتا ہے۔ پس یہی بیج کامل نیج ہوتا ہے کیونکہ ناقص نیج اُگ نہیں سکتا اسی لیے کلم یہ تو حید کا مزول قرآنِ مجید میں دو مقامات پر ہوا ہے۔ ایک کا اطلاق قولِ ظاہر کر ہے جسیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

ل محض زبان سے لا إلة إلّا الله كا قراركرنا

#### الأسرار **١٠٠٠ (47 ١٠٠٠) ف**صل نبر **5 ١٠٠٠) الله مورد (47 ١٠٠٠)**

دوسرے(مقام پرکلمئة وحید) کااطلاق علم حقیق کی ہے جیسا کہ اللہ تبارک وتعالی نے فرمایا:

اللہ فَاعْلَمْ اَنَّهُ لَا اِللهَ اِللهُ وَاسْتَغْفِرُ لِنَ نُبِئك وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ (محد-19)

ترجمہ: پس آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) جان لیں بے شک اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور اپنے
لیے اور مومن مردوں اور مومن عور توں کے گناہوں کے لیے مغفرت طلب فرما کیں۔

پس اس آیتِ شریفہ کے نازل ہونے کا مقصد خواص کی تلقین ہے۔



سب سے پہلے جس نے حضور علیہ الصلوۃ والسلام سے (اللّہ کے) قرب کے لیے افضل اور آسان ترین راستے کی خواہش کی وہ حضرت علی رضی اللّہ عنہ ہیں۔ پس حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے وحی کا انتظار فر مایا۔ جبرائیل علیہ السلام تشریف لائے اور کلمئے تو حید تین مرتبہ تلقین کیا۔ پس حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے (اس کلمہ کو) اُسی طرح ادا کیا جیسے جبرائیل علیہ السلام نے تلقین کیا تھا۔ پھر نبی اکرم صلی اللّہ علیہ وآلہ وسلم نے وہ کلمہ حضرت علی رضی اللّہ عنہ کوتلقین کیا پھر تمام صحابہ کرام ہے پاس جا کرم سب کوتلقین کیا اور حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا:

قَلْرَجَعْنَا مِنَ الْجِهَادِ الْأَصْغَرِ نَعُودُ إِلَى الْجِهَادِ الْآكْبَرِ

ترجمہ: ''ہم چھوٹے جہاد سے بڑے جہاد کی طرف لوٹے ہیں۔''

بعنی نفس سے جہاد ۔ جبیبا کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے بعض صحابہ کرام ﷺ سے فرمایا:

اعُلى آغْلَاكِ نَفْسُكَ الَّتِي بَيْنَ جَنْبِينَكَ اللَّهِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّ ال

ترجمہ جمہارے دشمنوں میں سب سے بڑا دشمن تمہارانفس ہے جوتمہارے پہلوؤں کے درمیان

-4

لِ الله كى معرفت كاعلم حاصل كرنے كے بعد تصدیق بالقلب سے تو حيد كا اقر اركرنا

### الأسرار **١٠٠٠ (48 ١٠٠٠)** فصل نبر **5 ١٠٠٠**

پستم تب تک اللہ تعالیٰ کی محبت کونہیں پاسکتے جب تک تم اپنے وجود میں اپنے دشمنوں نفسِ امارہ،
لوامہ اور ملہمہ کوفنانہیں کر لیتے اور اخلاق ذمیمہ و بہیمہ مثلاً زیادہ کھانے پینے اور زیادہ سونے اور
فضول گوئی کی محبت اور وحشیانہ عادات جیسے غضب، گالی گلوچ، مار پیٹ، غصہ اور شیطانی صفات
مثلاً تکہر، محب، حسد، کینہ اور ان جیسی دوسری بدنی اور قلبی بیاریوں سے پاک نہیں ہوجاتے ۔ پس
جب وہ اِن (بُری عادات وخصائل) سے پاک ہوجاتا ہے تو وہ گنا ہوں کی اصل سے پاک ہوجاتا
ہے اور وہ پاکیزہ لوگوں اور تو بہ کرنے والوں میں سے ہوجاتا ہے جسیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے
فرماما:

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِيْنَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِيْنَ ٥ (القره-222)

ترجمہ: بے شک اللہ تو بہ کرنے والوں اور پا کیز ہ لوگوں سے محبت کرتا ہے۔

جو خص صرف ظاہری گناہوں سے تو برگرتا ہے وہ (صرف) ظاہری طور پر (تو برکرنے سے) اس آیت مبارکہ کے تحت نہیں آتا۔ وہ تائب ہے لیکن تو اب ہرگز نہیں کیونکہ تو اب مبالغہ کا صیغہ ہے جسے مراد ہے خواص کی تو بہ۔ جوصرف ظاہری گناہوں سے تو برکرتا ہے وہ ایسے ہے جیسے (کوئی شخص) اپنی فصل سے خودرو گھاس کی صرف شاخیں کا ٹنا ہولیکن اُن کو جڑسے نہ اکھاڑتا ہو، پس وہ گھاس لاز ما دوبارہ پہلے سے بھی زیادہ اگتی ہے۔ اور تو اب یعنی گناہوں اور تمام اخلاقی ذمیعہ سے تو بہر نے والے خوبعد میں شاذ و نادر تو بہر نے والے خص کی مثال ایسے ہے جیسے گھاس کو جڑسے اکھاڑ دیا جائے جو بعد میں شاذ و نادر ہی اُگتی ہے۔ پس تو بہ خاص کے بعد تلقین مرشد تلقین پانے والے (طالب) کے قلب سے ماسوئ اللہ ہر چیز کو مٹانے کے لیے آلہ ہے کیونکہ جس نے کڑ و سے درخت کو نہ کا ٹا اُس نے اس (کڑ و سے درخت) کی جگہ شیریں درخت کو نہ پایا۔ پس اے اہلی بصیرت! اس سے عبرت حاصل کر وتا کہ تم فلاح یا وَ اور مقصود (اللہ تعالی ) کو حاصل کر و۔ اللہ تبارک وتعالی نے فرمایا:

﴿ وَهُوَ الَّذِي مِنَ يَقُبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهٖ وَيَعُفُوْا عَنِ الشَّيِّمَاتِ (الثوريُ-25) ترجمہ:اوروہ (اللہ) ہے جوایئے بندوں کی توبہ قبول فرما تا ہے اوران کے گناموں سے درگز رفرما تا

# الأسرار المهابي الأسرار المهابي العالم المركبي المالية المركبي المالية المركبي المركبية المر

-4

مزيد فرمانِ حق تعالى ہے:

﴿ مَنْ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّا تِهِمُ حَسَنَاتٍ (الفرقان-70)

ترجمہ: جوتو بہ کرےاورا بمان لائے اور نیک اعمال کرے پس اللہ اس کی برائیوں کونیکیوں میں بدل دیتاہے۔

لہٰداتو بہدوشم کی ہے۔تو برُعام اورتو برُخاص۔

توبہ عام: ذکر (اسمِ اُللٰهُ ذات)، شدید جدوجہداور سخت کوشش سے گناہوں سے نیکیوں کی طرف، اوصاف ِ ذمیمہ سے اوصاف ِ حمیدہ کی طرف، جہنم سے جنت کی طرف اور بدن کی راحت سے نفس کی مشقت کی طرف رجوع کرنا ہے۔

توبہُ خاص: توبہُ عام کے حصول کے بعد نیکوکاروں کی نیکیوں سے معارف (مرشدکامل اکمل سے علمِ معرفت کے حصول) کی طرف اور درجات سے قرب (حق تعالیٰ کے قرب) کی طرف اور جسمانی لذات سے روحانی لذات کی طرف رجوع کرنا ہے اور ماسویٰ اللہ کوترک کر کے اللہ کے سمانی لذات سے روحانی لذات کی طرف رجوع کرنا ہے اور ماسویٰ اللہ کوترک کر کے اللہ کے ساتھ انسیت کا رشتہ جوڑ نا اور اُس ذات کو (معرفت کے حصول کے بعد) یقین کی نگاہ سے دیکھنا

-4

تمام مذکورہ بالاامورجن کا ذکر کیا گیاہے، وجود کے کسب سے تعلق رکھتے ہیں اور وجود کا کسب گناہ ہے۔ ہے جبیبا کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کومخاطب کر کے فر مایا گیا:

﴿ وُجُوْدُكَ ذَنْبُ لَا يُقَاسُ بِهِ ذَنْبُ اخَرُ

ترجمہ:'' آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا وجود (لیعنی بشریت) ایسا حجاب ہے جس پرکسی اور حجاب لے وجود عمل کرنے کا ذریعہ ہے لیکن ترک ماسو کی اللہ میں وجود کی بھی نفی ہوجاتی ہے اس لیے وجود کے کسب کو گناہ کہا

# الأسرار **هذه (50 هذه)** فصل نبر **5 هذه (80 هذه)**

كوقياس بين كياجاسكتال"

جیسا کہ اکا برحمهم الله فرماتے ہیں:

الكُورُ اللَّهُ الْكُورُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللّ

ترجمہ:''پرہیزگاروں کی نیکیاں مقربین کے نز دیک برائیاں ہیں''۔

ای کیے حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام ایک دن میں سومرتبہ مغفرت طلب کرتے تھے۔ جبیبا کہ فر مانِ حق تعالیٰ ہے:

﴿ وَاسْتَغُفِرُ لِنَانَبُكِكَ (مُم-19)

ترجمہ:اوروہ (نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ) گنا ہوں سے (اللہ کے حضور ) تو بہ کرتے ہیں۔

لعنی وجود کے گناہ سے۔اور یہی تو بیخاص ہے۔

پس تو بہُ خاص ماسوی اللہ ہر چیز سے اللہ کی طرف رجوع کرنا، آخرت میں سلامتی والے قرب (بعنی جنتِ قرب) میں داخل ہونا اور اللہ تبارک و تعالیٰ کے چہرے کا دیدار کرنا ہے۔جیسا کہ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے فرمایا:

إِنَّ اللهِ تَعَالَى عِبَادًا آبُكَ انْهُمْ فِي اللَّانْيَا وَقُلُونُهُمْ تَحْتَ الْعَرْشِ

ترجمہ: بے شک اللہ تعالیٰ کے ایسے بندے بھی ہیں جن کے بدن دنیا میں اور ان کے قلوب عرش سے بعد

پس دنیا میں اللہ کا (بلا واسطہ) دیدار حاصل نہیں کیا جاسکتا لیکن قلب کے آئینہ میں حق تعالیٰ کی صفات کا مشاہدہ کیا جاسکتا ہے جبیبا کہ حضرت عمر رضی اللہ عنهٔ نے فرمایا:

اِ یعنی دیکھنے والوں کی نظر کے لیے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بشریت آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حقیقت کے لیے حجاب بن گئی کہ دیکھنے والے اس بشریت کے بیچھے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حقیقت کونہ دیکھ سکے جیسا کہ اللہ عارک و تعالیٰ کا فرمان ہے و تر الهُ مُدینے فُون اِلَیْك وَ هُمْد لَلایُبْھِرُون (الاعراف 198) ترجمہ:''اور آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) دیکھیں کہ آپ کی طرف تکتے ہیں اور پھے ہیں۔''

#### من الأسرار کیکی و 51 کیکی فصل نبر 5 کیکی

#### 🕸 رَأَى قَلْبِيْ رَبِّيْ بِنُوْدِ رَبِّيْ

ترجمہ: میں نے اپنے قلب میں اپنے ربّ کونو رِر بی کے واسطے سے دیکھا۔

پس قلب جمال الہی کے عکس (کودی کھنے) کے لیے آئینہ ہے۔ پس بی مشاہدہ مقبول شِخ واصل کی اللہ علیہ تلقین، جوسابقین میں سے ہو، کے بغیر حاصل نہیں ہوسکتا جسے اللہ کے عکم اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے واسطہ سے ناقصوں کی پخمیل کے لیے بھیجا گیا ہو۔ پس اولیاء کرام رضی اللہ عنہم کوعوام کے لیے نہیں بلکہ خواص (کی تربیت) کے لیے بھیجا جاتا ہے۔ نبی اور ولی میں فرق بیہ ہے کہ نبی کو عوام اور خواص دونوں (کی تربیت) کے لیے بھیجا جاتا ہے جو کہ مستقل بالذات ہوتا ہے جبکہ ولی مرشد کو صرف خواص (کی تربیت) کے لیے بھیجا جاتا ہے جو کہ مستقل بالذات ہوتا ہے جبکہ ولی مرشد کو صرف خواص (کی تربیت) کے لیے بھیجا جاتا ہے اور وہ مستقل بالذات ہوتا ہونے کا ہر حال میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اتباع کرنا ہوتی ہے۔ اگر وہ مستقل بالذات ہونے کا ہر حال میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اتباع کرنا ہوتی ہے۔ اگر وہ مستقل بالذات ہونے کا تشد فرمائی:

#### 

ترجمہ: میری امت کے علا (علائے ربانی ) بنی اسرائیل کے انبیاء جیسے ہیں۔

پیفر مان اس لیے کہ بنی اسرائیل کے انبیاء ایک ہی نبی یعنی موسی علیہ السلام کی شریعت کی اتباع کرتے آئے اور کسی نئی شریعت (کولانے) کی بجائے اُسی شریعت کی تجدید اور تاکید کرتے رہے۔ اسی طرح اس امت کے وہ علا جواولیاء میں سے ہیں، خواص (کی تربیت) کے لیے بیسی جاتے ہیں تاکہ وہ (شریعتِ محمدی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ) اوا مرونو اہی کی تجدید کریں اور اُمت کو (ان پر) عمل میں استحکام کی تاکید کریں۔ اصل شریعت جو کہ قلب میں مقامِ معرفت ہے، کا تصفیہ کریں اور ان کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے علوم (بعنی باطنی علوم) سے باخبر کریں جیسا کہ اصحابِ صفہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے علوم (بعنی باطنی علوم) سے باخبر کریں جیسا کہ اصحابِ صفہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خبر دینے سے پہلے ہی معراج کے اسرار پر گفتگو کر

ل الله تعالى كى بارگاه ميس مقبول فنافى الله بقابالله مرشد كامل اكمل

- = = -

پس ولی نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم کی اُس ولایت کا حامل ہوتا ہے جو نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم کی نبوت اور باطن کا جزو ہے اور اُس ولی کامل کے پاس امانت ہوتی ہے۔ اس سے مراد وہ عالم ہرگز نہیں جس نے صرف ظاہری علم حاصل کیا ہو کیونکہ اگروہ نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم کی نبوت کے وارث بھی ہوں تو بھی اُن کارشتہ ذوی الارحام کی اسا ہے۔ پس وارثِ کامل وہ ہوتا ہے جو حقیقی اولا ت<sup>4</sup> ہواور جو باپ سے تمام عصبی رشتہ داروں کی نسبت زیادہ قریب ہواور وہ ظاہر و باطن میں اپنے باپ کاس ہواور وہ ظاہر و باطن میں اپنے باپ کاس ہو ہوتا ہو السلام نے فرمایا:

﴿ إِنَّ مِنَ الْعِلْمِ كَهَيْئَةِ الْمَكُنُونِ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا الْعُلَمَا ُ بِاللّٰهِ تَعَالَىٰ الْمُعَلَمُ اللّٰهِ الْعُلَمَا ُ بِاللّٰهِ تَعَالَىٰ تَرْجِمَهِ: بِشِكَ عَلَوم مِينَ سِيحا يَكِ حَصِهُ يُوشِيده ركها كيا جِيعِلماءِر باني كےعلاوه كوئي نہيں جانتا۔

کر جمہ: بے شک تعوم بیل سے ایک حصہ پوسیدہ رکھا کیا جسے علماءِ رہای کے علاوہ بوی ہیں جانبا۔
پس جب علمائے رہانی علم باطن کے متعلق گفتگو کرتے ہیں تو اہلی عزت اُس کا انکار نہیں کرتے اور
یہی وہ راز ہے جسے معراج کی رات حضور علیہ الصلوۃ والسلام کے قلب مبارک کے تمیں ہزار بطون
میں سے سب سے گہرے بطن میں ودیعت کیا گیا اور جسے اصحابِ صفہ اور مقربین کے علاوہ عوام
میں سے سی پر بھی فاش نہیں کیا گیا۔ اسی راز کی برکت سے قیامت تک شریعت قائم رہے گی اور علم
باطن ہی اس بیر کی طرف ہدایت و بتا ہے۔ پس باقی تمام علوم اور معارف اس سر کی حفاظت کے

ا وہ بہن بھائی جوایک ماں اور مختلف باپوں سے ہوں سے '' مشس الفقرا'' میں سلطان العاشقین' خادم سلطان الفقر حضرت بخی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مدظلہ الاقدس بیان فرماتے ہیں: '' مرشد کامل کی اولا د تین طرح کی ہوتی ہے اولا وصلبی ، اولا و معنوی اور فرز ند حقیقی ۔ اولا وصلبی سے نسبی یا عصبی اولا دمراد ہے اور بینسبت ہر بیٹے کوا پنے باپ سے حاصل ہے ۔ اولا و معنوی وہ طالب ہیں جوا پنے دلوں کوا پنے مرشد کے دل کے تابع کر کے مرشد کے دل کی طرح بنالیں اور اپنی اپنی طلب کے مطابق نعت فقر حاصل کرلیں ۔ ایسے طالب اپنے مرشد کی معنوی اولا دہوتے ہیں ۔ فرز ند حقیقی سے وہ دل کا محرم طالب مولی مراد ہے جو حسن متابعتِ مرشد کی برکت سے کمال کو پہنچ جائے اور مرشد اور طالب کی ذات کیجا ہو جائے۔'' سیّدنا غوث الاعظم رضی اللہ عنہ کا اشارہ اسی فرز ند حقیقی کی طرف مرشد اور طالب کی ذات کیجا ہو جائے۔'' سیّدنا غوث الاعظم رضی اللہ عنہ کا اشارہ اسی فرز ند حقیقی کی طرف ہے ۔ سے یعنی وارث کی طل فل ہر وباطن میں اینے باپ (مرشد) کا ہی مظہر ہوتا ہے۔

## الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ 53 ﴿ ﴿ 55 اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِنْ اللّلَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ أَمِنْ أَلَّا مِنْ أَمِنْ أَلَّا مِنْ أَمِنْ أَمِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مِنْ أَلَّا مُلْ أَلَّا مِنْ أَلَّالِمُ الللللَّمِي مِنْ أَلِمِنْ أَلِي أَلَّ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّا م**

لیے چھاکا (گی مانند) ہیں اور جوعلاءِ ظاہر ہیں اُن میں سے بھی انبیا ہے کے وارث ہیں جن میں سے بعض صاحب ِ فروض اور بعض ذوی الارجام کی طرح ہیں۔ ان کے سپر دعلم (بعنی باطنی علوم) کا چھلکا ہے جس کے ذریعے وہ مواعظ حسنہ کی سے دوسروں کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف وعوت دیتے ہیں۔ وہ مشارِکنے اہلِ سنت 'جن کا سلسلہ تسلسل کے ساتھ باہِ علم حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے علم کے منبع (حضور علیہ الصلاق والسلام) تک پہنچتا ہے ، لوگوں کو حکمت سے اللہ کی طرف وعوت دیتے ہیں جیسیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

اُدُعُ إلى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ أَحْسَنُ (الْحَلَ-125)

ترجمہ:اپنے ربّ کے راہتے کی طرف حکمت اور مواعظِ حسنہ سے دعوت دواور اُن سے احسن طریقے سے بحث کرو۔

علائے ظاہر اور علائے باطن کا قول بنیادی طور پر تو ایک ہی ہے لیکن فروعات کے لحاظ سے مختلف ہے۔ یہ تینوں معانی سے جو مندرجہ بالا آیت میں جمع ہیں وہ (تنیوں) حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی ذات میں بھی جمع ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد سی ایک میں بھی اتنی طاقت نہیں کہ اُن کا متحمل ہو سکے ۔ پس آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسے تین قسموں میں تقسیم فر مایا:

یہلی قشم علم حال ہے جوان (تنیوں علوم) کا مغز ہے اور یہ مردوں (طالبانِ مولی) کوعطا ہوتا ہے پہلی قشم علم حال ہے جوان (تنیوں علوم) کا مغز ہے اور یہ مردوں (طالبانِ مولی) کوعطا ہوتا ہے

پہلی سم میم حال ہے جوان (مینوں علوم) کا معزہے اور بیمردوں (طالبانِ موتی) لوعطا ہوتا ہے جس سے مردوں (طالبانِ مولی) کو ہمت حاصل ہوتی ہے جبیبا کہ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے فی ان

هِتَّةُ الرِّجَالِ تَقْلَعُ الْجِبَالِ

ترجمہ:مردوں(طالبانِمولیٰ) کی ہمت پہاڑوںکو(جڑسے)ا کھاڑ دیتی ہے۔

لے بعنی اللہ تبارک و تعالیٰ کے فرائض اور احکامات کو جاننے والے ہیں تا اچھی نصیحت سے حکمت ، مواعظِ حسنہ سے دعوت دینے اور احسن طریقے سے بحث کرنے کاعلم

#### الأسرار هيا الأسرار هيا الأسرار هيا 54 الماري فصل نبر 5 هيا الأسرار الأسر

یہاں پہاڑ سے مراد سخت دلی ہے جو اُن کی دعا اور عاجزی سے ختم ہو جاتی ہے جبیبا کہ فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَلْ أُوتِى خَيْرًا كَثِيْرًا (البقره-269)

ترجمه: اورجسے حکمت عطا کی گئی پس بلاشبهأ سے خیر کثیر عطا ہوئی۔

دوسری قشم (علم ظاہر) مغز کا چھلکا ہے جوعلمائے ظاہر کوعطا ہوتا ہے جوعمدہ وعظ ونصیحت سے

معرفت كاحكم دية بين اور برائي سے روكة بين جيسا كه حضور عليه الصلوة والسلام نے فرمايا:

الْعَالِمُ يَعِظُ بِالْعِلْمِ وَالْآدَبِ وَالْجَاهِلُ يَعِظُ بِالضَّرْبِ وَالْغَضَبِ الْعَالِمُ الْعَضَبِ

ترجمه: عالم علم اورادب سے نصیحت کرتا ہے جبکہ جاہل مارپیٹ اور غصے سے نصیحت کرتا ہے۔

تیسری قتم (مغزکے) حیلکے کا بھی چھلکا ہے جو حکمرانوں کو دیا جاتا ہے جو ظاہری عدل اور سیاست

ہے جس کی طرف اللہ تبارک وتعالیٰ کا پیفر مان اشارہ کرتا ہے:

وَجَادِلُهُمْ بِاللَّتِي هِيَ آخْسَنُ (النال-125)

ترجمہ: اُن سے احسن طریقے سے بحث کرو۔

جو کہ نظام دین کی حفاظت کے لیے قہر کا مظہر ہیں۔ان (احکام شریعت کے نفاذ اور عدل وسیاست کے علوم) کی مثال پکے حصلکے کی ہے اور کے علوم) کی مثال اخروٹ کے سبز حصلکے کی ہے اور علمائے طاہر (کے علم) کی مثال پکے حصلکے کی ہے اور علمائے باطن (کے علم) کی مثال (اخروٹ کے) مغز کی ہے۔ اس کے متعلق حضور علیہ الصلاق والسلام نے فرمایا:

عَلَيْكُمْ مِمُجَالَسَةِ الْعُلَمَاءَ وَإِسْتِمَاعِ كَلَامِ الْحُكَمَاء

ترجمہ بتم پرعلما کی مجلس میں بیٹھنااور حکما کا کلام سننالا زم ہے۔

بے شک اللہ تعالیٰ نورِ حکمت سے قلب (باطن) کو زندہ کرتا ہے جبیبا کہ بارش کے پانی سے مردہ زمین کو زندہ کرتا ہے۔اور حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا:

كَلِمَةُ الْحِكْمَةِ ضَالَّةُ الْحَكِيْمِ آخَذَهَا حَيْثُ وَجَدَهَا

#### من الأسرار کیکی 55 کیکی فصل نبر 5 کیکی

ترجمہ: حکمت کی باتیں حکیم کی گمشدہ میراث ہے وہ اسے جہاں یا تا ہے وہاں سے لے لیتا ہے۔ عوام کی زبان سے ادا ہونے والا کلمہ لوئے محفوظ سے نازل ہوتا ہے جو عالم جبروت میں ہے اور اس (کلمہ) کاتعلق درجات (کےحصول) سے ہے۔

واصلینِ حق کی زبان سے ادا ہونے والاکلمہ عالم قرب (لاھُوت) میں بغیر کسی واسطے کے زبانِ قدسی سے لوچ اکبر (یعنی مومن کے قلب) پر نازل ہوتا ہے پس کُلُّ شَیْمِ یِدْ جِعُ اِلَی اَصَلِه قدسی سے لوچ اکبر (یعنی مومن کے قلب) پر نازل ہوتا ہے پس کُلُّ شَیْمِ یِدْ جِعُ اِلَی اَصَلِه ترجمہ: ''ہر چیزا پی اصل کی طرف رجوع کرتی ہے' اسی لیے اہلِ تلقین (مرشد کامل) کی طلب قلب کی حیات کے لیے فرض ہے۔ فرمانِ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم ہے:

 ظَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ وَمُسْلِمَةٍ

ترجمہ علم کی طلب ہرمسلمان مرداورعورت پرفرض ہے۔

اس سے مرا دمعرفت اور قرب کاعلم ہے اور سوائے فرائض کے باقی ظاہری علوم کی حاجت نہیں جیسا کہ فقہ کاعلم جس کی ضرورت عبادت میں ہوتی ہے۔

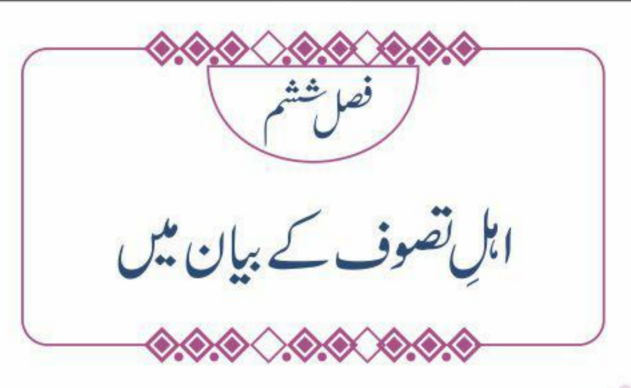
پس اللہ تبارک و تعالیٰ کی رضا اِسی میں ہے کہ اُس کے بندے (اس کے ) قرب کی طرف بڑھیں اور درجات کی طرف متوجہ نہ ہوں جیسا کہ فر مانِ حق تعالیٰ ہے:

الله عَلَيْهِ الْجُورِ الله عَلَيْهِ الْجُورُ الله عَلَيْهِ الْجُورُ الله عَلَيْهِ عَلَيْ

ترجمہ: آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) فرما دیں قرب کی محبت کے علاوہ میں آپ سے پچھا جرنہیں مانگتا۔

ایک قول کے مطابق اس سے مرادعلم قرب ہے۔

#### **4.4.4** عرالاً مراد **4.4.4** 56 **4.4.4** مدهده



صوفیا کرام کواہل تصوف کے نام ہے موسوم کرنے کی وجہ یہ ہے کہ وہ معرفت اور تو حید کے نور سے
اپنے باطن کو (باطنی بھاریوں اور دنیاوی آلائٹوں سے ) صاف کر لیتے ہیں یا آئہیں بینام اصحاب
صفہ کی نسبت سے دیا جاتا ہے یا اس لیے کہ وہ صوف کا لباس پہنتے ہیں۔ مبتدی کے لیے شخت
صوف ہے، متوسط کے لیے درمیانہ درجہ کا صوف اور نتہی کے لیے زم مگر پیوندلگا صوف ہوتا ہے۔
ان کے باطنی حالات اور ان کا کھانا پینا بھی ان کے احوال کے مراتب کے مطابق ہوتا ہے۔
صاحب تفسیر المجمع کہتے ہیں ''اہل زہد کو چا ہے کہ لباس اور کھانے پینے ہیں سخت رہیں اور اہل معرفت کو چا ہے کہ عمرات کو وائی حدسے نہ بڑھ جائیں کیونکہ
حساب سے رہنا سنتِ نبوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے۔ کہیں وہ اپنی حدسے نہ بڑھ جائیں کیونکہ
بارگا واحدیت میں یہ صوفیا اعلی درجہ کے مراتب والوں میں سے ہیں۔''

لفظ تصوف کے چار حروف ہیں لیعنی ت، ص، و، ف۔حرف 'ت' توبہ سے ہے اور وہ دوطرح کی ہے لیعنی توبہ ظاہری اور توبہ باطنی ۔ توبہ ظاہری میہ ہے کہ تمام ظاہری اعضا گنا ہوں اور اخلاقِ فی ہے لیعنی توبہ ظاہری اور توبہ باطنی ۔ توبہ ظاہری میں احکامِ الٰہی کی مخالفت ) سے موافقات (لیعنی ذمیمہ سے اطاعت کی طرف اور مخالفات (لیعنی احکامِ الٰہی کی مخالفت) سے موافقات (لیعنی رضائے الٰہی کے مطابق ہمل) کی طرف اپنے قول اور فعل سے رجوع کریں اور توبہ باطنی ہہ ہے

### من من الأسرار کیکی 57 کیکی فصل نبر 6 کیکی

کہ تصفیہ قلب کے ذریعے موافقات کی طرف رجوع کیا جائے۔ اور جب بیر حاصل ہو جائے اور اوصاف ذمیمہ اوصاف جمیدہ میں بدل جائیں تو'ت' کا مقام کم لل ہوجا تا ہے۔ 'ص' صفائی سے ہاوروہ بھی (فرکورہ بالا'ت' کی طرح) دوطرح کی ہے، قلب کی صفائی اور بر رسی صفائی ۔ پس قلب کی صفائی بیر ہوجائے جوان بیاریوں کی مضائی ۔ پس قلب کی صفائی بیر ہوجائے جوان بیاریوں کی مشل ہیں جوقلب میں کھانے، پینے ، سونے اور بولئے کی زیادتی اور دنیاوی لذتیں جبیبا کہ زیادہ کمانے، کثر ہوجائے اور اہل واعیال کی محبت کی زیادتی سے پیدا ہوجاتی ہیں۔ فرکورہ بالا خصائل سے قلب کوصاف کرنے کا طریقہ ابتدا میں (مرشد کامل کی) تلقین سے بلند آواز میں ذکرِ الله کم کرنا ہے بہاں تک کہ ذاکر مقام خفی تک پہنچ جائے جبیبا کہ اللہ تارک و تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ اِنْہُمَا الْہُوْمِ نُونَ الَّنِ اِنْ اِذَا ذُکْرَ اللّٰهُ وَجِلَتْ قُلُو جُہُمُ (الانفال - 2)

ترجمہ:'' بے شک وہی مونین ہیں کہ جب (اُن کے سامنے) ذکرِ اَکلٰهُ کیا جائے تو اُن کے دل کانپائٹے ہیں''۔

یعنی (ان کے قلب میں) خشئیت الہی پیدا ہوجاتی ہے اور خشئیت (بیعنی خوف الہی) تب تک پیدا نہیں ہوتی جب تک قلب کو) اتناصیقل کیا نہیں ہوتی جب تک قلب کو اتناصیقل کیا جائے کہ اُس میں خیروشر کی غیبی صورت نقش ہوجائے جبیبا کہ حضور علیہ الصلوق نے فرمایا:

الُعَالِمُ يُنَقِّشُ وَالْعَارِفُ يُصَقِّلُ الْعَارِفُ يُصَقِّلُ

ترجمہ:عالم نقش کرتا ہے اور عارف صیقل کرتا ہے۔

اورسرّ کی صفائی بیہ ہے کہ ماسو کی اللہ سے اجتناب کرے اور صرف اُس (اللہ) سے محبت کرے اور بسرّ کی زبان سے مقام سرتر میں اساءِتو حید کا دائمی ذکر کرے ۔ پس جب بیصفت حاصل ہو جاتی ہے تو'ص' کا مقام مکمل ہو جاتا ہے۔

اور'وُ ولایت سے ہے جوتصفیہ ( یعنی قلب کی صفائی ) کے بعد حاصل ہوتی ہے جبیہا کہ فر مانِ حق تعالیٰ ہے:

### 

﴿ اَلَآ إِنَّ اَوْلِيَآ اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخُزَنُوْنَ ٥ لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيْوةِ التُّنْيَا وَفِي الْاٰخِرَةِ (يِسْ-62،64)

ترجمہ:خبردار!اللہ کے ولیوں کو نہ تو کوئی خوف ہےاور نہ کوئی غم۔اُن کے لیے دنیا کی زندگی میں اور آخرت میں خوشخبری ہے۔

اور ولایت کا نتیجه الله تبارک و تعالی کے اخلاق سے متصف ہو جانا ہے جبیبا کہ حضور علیہ الصلوٰ ة والسلام نے فرمایا:

اللهِ تَخَلَّقُوا بِأَخُلَاقِ اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى

ترجمہ:اللّٰد تعالیٰ کے اخلاق سے مخلق ہوجاؤ۔

اورصفاتِ بشریت ہے آزاد ہوکر صفاتِ الہی کالباس پہنو۔ (حدیثِ قدسی میں) فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

﴿ إِذَا آحُبَبُتُ عَبُلًا كُنْتُ لَهُ سَمُعًا وَّبَصَرًا وَّلِسَانًا وَّيَدًا وَّدِجُلًا فَبِي يَسْمَعُ وَبِي يَبْصُرُ وَبِيْ يَنْطِقُ وَبِي يَبْطَشُ وَبِي يَمُشِي

ترجمہ: جب میں کسی بندے کواپنامحبوب بنالیتا ہوں تو میں اس کے کان اور آنکھاور زبان اور ہاتھ اور پاؤں بن جاتا ہوں۔ پس وہ مجھ سے ہی سنتا ہے اور مجھ سے ہی دیکھتا ہے اور مجھ سے ہی کلام کرتا ہے اور مجھ سے ہی پکڑتا ہے اور مجھ سے ہی چلتا ہے ل

يس الله تبارك وتعالى كے سواہر چيز ہے پاک ہوجاؤ جيسا كەفر مان حق تعالى ہے:

﴿ وَقُلْ جَاءً الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ ﴿ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوْقًا (بْنَ اسرائيل-81) ترجمه: اورآپ (صلی الله علیه وآله وسلم) فرمادین که قن ظاہر ہو گیااور باطل مٹ گیا ہے شک باطل

لے اللہ کی رضا پر چلتے ہوئے طالب جب محبوبیت کے مقام پر پہنچتا ہے تواس کی اپنی ہستی فنا ہو چکی ہوتی ہے اوراس میں اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات کا ظہور ہوجا تا ہے۔ پھراس طالب کا ہر ممل در حقیقت اللہ تبارک و تعالیٰ کاعمل ہی ہوتا ہے۔

# من الأسرار کیکی 59 کیک فصل نبر 6 کیک کیک فصل نبر 6 کیک کیک

مٹنے کے لیے ہی ہے۔

پس بیہاں و کامقام حاصل ہوجا تاہے۔

اور پھر'ف' ہے جو کہ اللہ جل جلالۂ میں فنا ہے ہے۔ پس جب بشری صفات فنا ہو جاتی ہیں تو صفاتِ احدیت ہی ہاتی رہ جاتی ہیں۔ پس کھو' پاک ہے اور اُس کے لیے فنا ہے نہ زوال ۔ پس فانی وجود کو ہاتی رہ جاتی ہیں۔ پس کھو' پاک ہے اور اُس کے لیے فنا ہے نہ زوال ۔ پس فانی وجود کو ہاتی رہ کے ساتھ اس کی رضا کے مطابق بقا حاصل ہوتی ہے اور فانی قلب کو بقا پانے والے سر سے کے ساتھ بقا حاصل ہوتی ہے۔ اس کی مثال ہیہ ہے کہ فرمانِ حق تعالی ہے:

اللهُ عَلَّ شَيْ هَالِكَ إِلَّا وَجْهَهٰ (القصص-88) كُلُّ شَيْ هَالِكَ إِلَّا وَجْهَهٰ (القصص-88)

ترجمہ: ہرچیز فنا ہونے والی ہے سوائے اس (اللہ) کے چہرے کے۔

پس جب بندہ اعمالِ صالحہ ہے اس کی رضا اور اس کے چہرے (کے دیدار) کو حاصل کرنے کے لیے جدوجہد کرتا ہے۔ اعمالِ صالحہ کے نتیجہ میں لیے جدوجہد کرتا ہے۔ اعمالِ صالحہ کے نتیجہ میں انسانِ حقیقی جسے طفلِ معانی کہا جاتا ہے، زندہ ہوجاتا ہے جبیبا کہ فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

﴿ اللَّهِ يَضْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ (الط-10)

ترجمہ:اسی کی طرف چڑھتاہے پاک کلام اور نیک اعمال اسی کی طرف بلند ہوتے ہیں۔ پس وہ سب اعمال جوغیر اللہ کے لیے کیے جائیں،شرک ہیں اور وہ اعمال کرنے والے (عامل) کے لیے مہلک ہیں۔ پس جب فنامکمل ہو جاتی ہے تو عالم قرب میں (حق تعالیٰ کے ساتھ) بقا حاصل ہوتی ہے جیسا کہ فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

فَى مَقْعَدِ صِنْقِ عِنْكَ مَلِيْكٍ مُّقْتَدِدٍ (القر-55)

ترجمہ بخطیم قدرت والے بادشاہ کے حضور سچ کی مجلس میں ( دائمی حاضر ) ہوں گے۔ اور بیرعالم لاحُوت میں انبیاءواولیاء کا مقام ہے جبیبا کہ فر مانِ حق تعالیٰ ہے:

ا بعض لوگ قلب سے مراد باطن لیتے ہیں مگر قلب مکمل باطن نہیں ہے بلکہ باطن کا ایک حصہ ہے اس لیے جب بندہ اللّٰہ تعالیٰ کی ذات میں فناہوتا ہے تو اللّٰہ کے سواہر چیز فناہو جاتی ہے یہاں تک کہ قلب بھی۔

#### الأسرار هيالا مراد هي

#### وَاللّٰهُ مَعَ الصَّادِقِيْنَ

ترجمہ:اوراللہ صادقین کے ساتھ ہے۔

پس جب حادث فریم سے ملتا ہے تو (حادث کے ) وجود کے لیے بقانہیں رہتی ہے پس جب فقر مکمل ہوجا تا ہے تو صوفی کوخن سجانۂ و تعالیٰ کے ساتھ دائمی بقا حاصل ہوجاتی ہے جیسا کے فرمان حق تعالیٰ ہے:

(82-، اَضْحَابُ الْجَنَّةِ عُمْدُ فِيهَا خَالِدُونَ (البقر، - 82)

ترجمہ: اہلِ جنت اس (جنت ِقرب میں حق تعالیٰ ) کے ساتھ ہمیشہ رہیں گے۔

اور فرمان حق تعالی ہے:

اللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ (القره-249)

ترجمہ: اوراللّٰدصبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

#### **4.4.4** برالأمرار **4.4.4** 61 **4.4.4** 61



ہے شک اللہ نے ذاکرین (حق تعالی کا ذکر کرنے والوں) کو ہدایت فرمائی ہے۔اللہ نتارک و تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ وَاذْ كُرُونُهُ كَمَا هَال كُمر (البقره-198)

ترجمہ:اوراُس(اللہ تعالیٰ) کا ذکرا یسے کروجیسا کہاس نے تمہیں ہدایت فر مائی ہے۔ یعنی تمہارے ذکر کے مراتب کی طرف۔اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فر مان ہے:

افْضَلُمَاقُلْتُ آنَا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِي لَا إِلهَ إِلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الله الله

ترجمہ: میر بے اور مجھ سے پہلے انبیاء کے ارشادات میں سب سے افضل (کلمہ) لاَ اِللهٔ اِلّا اللهٔ ہے۔
پس ہر مقام کے لیے ایک خاص مرتبہ ہے، چاہوہ فلا ہری ہویا پوشیدہ ۔ سب سے پہلے (اللہ نے
ذاکرین کی) ذکرِ زبان کی طرف، پھر ذکرِ نفس کی طرف، پھر ذکرِ قلب کی طرف، پھر ذکرِ روح کی
طرف، پھر ذکرِ سرّ کی طرف، پھر ذکرِ فقی کی طرف اور (سب سے آخر میں) ذکرِ اِخفی اُخفی کی
طرف ہدایت فرمائی ہے۔

ذکر زبان وہ ہے جس میں قلب (وہ) ذکر کرتا ہے جس ذکر الله کو وہ بھول چکا ہوتا ہے۔
 ذکر نفس وہ ہے جوحروف اور آ واز کے ساتھ نہ سنا جائے بلکہ یردہ میں حس وحرکت سے سنا

# مين بسر الأسرار هين 62 هين فصل نبر 7 هين

جائے۔

التدنعالی کا) جلال و جمال میں قلب اپنے ضمیر (یعنی باطن) میں (اللہ تعالیٰ کا) جلال و جمال ملاحظہ کرتا ہے۔

🖈 ذکرِروح کا حاصل (اللہ تعالیٰ کی )صفات کے انوار وتجلیات کا مشاہدہ ہے۔

🖈 اورذ کرسر وہ مراقبہ ہے جس میں اسرارِ الہیم منکشف ہوتے ہیں۔

ﷺ ذکرِ فلی وہ ہے جس میں عظیم قدرت والے ربّ کے پاس صدق کی مجلس میں ذات ِ احدیت کے جمال کے انوار کا دیدار ہے۔ کے جمال کے انوار کا دیدار ہے۔

الم المراخفی الخفی وہ ہے جس میں حق الیقین کی حقیقت کو اس طرح دیکھا جاتا ہے کہ اس پرحق اللہ علیہ اللہ کہ اس پرحق تعالیٰ کے سوا کوئی بھی مطلع نہیں ہوتا۔اللہ عزّ وجل نے فرمایا:

﴿ فَإِنَّهُ يَعُلَمُ السِّرَّ وَآخُفٰى ﴿ ﴿ ٥٦ )

ترجمہ: بےشک (اللہ) جانتا ہے ہرراز کو بلکہاس سے بھی مخفی (پوشیدہ)۔

اور بیر (ذکراخفی الخفی ) تمام علوم اور اس کی انتہا اور تمام مقاصد (کے حصول) تک پہنچانے والا م

جان لو! اگرتم آخری روح (بیعنی روحِ قدسی) تک ترقی کرلوجو که تمام ارواح سے زیادہ لطیف ہے، تو وہ وہ ی طفلِ معانی (بیعنی حقیقی انسان) ہے جونہایت لطیف ہے اور مختلف طریقوں سے اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف وعوت ویتا ہے۔ بعض اکابرین نے فرمایا ہے" بیروح (بیعنی روحِ قدسی) ہرایک کے لیے ہیں بلکہ خواص کے لیے ہے" جیسا کہ فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

اللَّوْ حَمِنُ آمْرِ ﴿ عَلَى مَنْ يَّشَاءُ مِنْ عِبَادِ ﴾ فرن-15)

ترجمہ: (اللہ تعالیٰ) اپنے بندوں میں سے جس پر جا ہتا ہے عالم امر سے روح القافر مادیتا ہے۔ اور بیروح عالم حقیقت (عالم لاھوت) میں ہروقت قدرت اور مشاہد وَ اللی میں مشغول رہتی ہے اور اللہ سجانۂ وتعالیٰ کے سواکسی کی طرف توجہ ہیں کرتی ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے فرمایا:

#### الأسرار هيا 63 هيا فصل نبر **7 هيا 63 هيا فصل نبر 7 هيا 63**

﴿ الدُّنْيَا حَرَامٌ عَلَى آهُلِ الْاٰخِرَةِ وَالْاٰخِرَةُ حَرَامٌ عَلَى آهُلِ الدُّنْيَا وَهُمَا حَرَامَانِ عَلَى آهُلِ الدُّنْيَا وَهُمَا حَرَامَانِ عَلَى آهُلِ اللهِ عَلَى آهُلِ اللهِ عَلَى آهُلِ اللهِ عَلَى آهُلِ اللهِ

ترجمہ: دنیا اہلِ آخرت پرحرام ہے اور آخرت اہلِ دنیا پرحرام ہے اور بیہ دونوں ( لیعنی دنیا و آخرت ) اہلِ اللہ ( لیعنی طالبانِ مولی ) پرحرام ہیں۔

اوروہ (روحِ قدسی) طفلِ معانی ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ سے وصال کا طریقہ یہ ہے کہ دن رات احکامِ شریعت پڑمل کر کے صراطِ متنقیم پرجسم کی حفاظت کی جائے اور دائمی طور پر پوشیدہ اور اعلانیہ ذکرِ اَللّٰهُ میں مشغول رہا جائے کیونکہ بیطالبوں پر فرض کر دیا گیا ہے (کہ وہ ہمیشہ ذکرِ اَللّٰهُ میں مشغول رہا جائے کیونکہ بیطالبوں پر فرض کر دیا گیا ہے (کہ وہ ہمیشہ ذکرِ اَللّٰهُ میں مشغول رہیں) جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشا دفر مایا:

قَاذُكُرُوا اللهَ قِيَامًا وَّقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُ (النه-103)

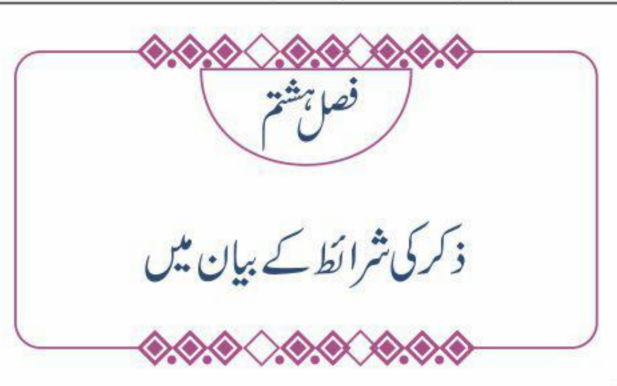
ترجمہ: پس اللّٰہ کا ذکر کر و کھڑے، بیٹھے اور پہلوؤں کے بل لیٹے ہوئے۔

اورالله تبارك وتعالى في فرمايا:

﴿ يَذُكُرُونَ اللَّهَ قِيمًا وَّقُعُوْدًا وَّعَلَى جُنُوبِهِمُ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّلَمُوتِ وَالْأَرْضِ (آلِمُران -191)

ترجمہ:اللہ کا ذکر کرتے ہیں کھڑے، بیٹھے اور پہلوؤں کے بل لیٹے ہوئے اور زمین وآسان کی پیدائش میں غوروفکر کرتے ہیں۔

#### 



ذاکرکوچاہیے کہ وہ مکمل طور پر ہاوضو ہوا ورشد پد ضرب اور (باطنی طور پر) توی آواز کے ساتھ ذکر کرے یہاں تک کہ ذاکر کو ذکر کے وہ انوار حاصل ہو جائیں جو ذاکرین کے باطن میں (ذکر سے) پیدا ہوتے ہیں اور ان انوار کے باعث (ذاکرین کے) قلوب کو زندگی اور حیات ابدی و اُخروی نصیب ہوتی ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشا و فرمایا:

- ﴿ لَا يَذُوفُونَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَةَ الْأُولَى (الدفان-56)
- ترجمہ:اس (جنت) میں پہلی موت کے سواوہ دوسری موت کا مزہ نہ چکھیں گے۔ اور جیسا کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:
  - الْمُؤُمِنُونَ لَا يَمُوْتُونَ بَلْ يَنْتَقِلُونَ مِنْ دَارِ الْفَنَاءُ إلى دَارِ الْبَقَاءُ وَمِنْ دَارِ الْفَنَاءُ إلى دَارِ الْبَقَاءُ تَرْجمه: مومنین مرتے ہیں بلکه دارالفناہے دارالبقا کی طرف منتقل ہوتے ہیں۔ حضور علیہ الصلاق والسلام نے مزید فرمایا:
- الْكَنْدِينَا وَالْكَوْلِينَا وَيُصَلُّونَ فِي قَبُودِ هِمْ كَمَا يُصَلُّونَ فِي بُيُوةِ هِمْ كَمَا يُصَلَّونَ فِي بُيهُ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْع

یعنی اپنے ربّ کی مناجات کرتے ہیں اور اس سے مرادوہ ظاہری نماز ہر گزنہیں جس میں قیام اور

# 

قعود (التحیات کے لیے بیٹھنا) اور رکوع اور بجود ہوتا ہے بلکہ محض وہ مناجات ہیں جو بندوں کی طرف سے ہیں اور (مناجات کے بدلے میں) معرفت کا ہدیداللّہ عزّ وجل کی طرف سے ہے۔ پس اور (مناجات کے بدلے میں) معرفت کا ہدیداللّہ عزّ وجل کی طرف سے ہے۔ پس ایسا عارف زندہ قلب کے باعث زیادہ مناجات کرنے سے اللّہ تبارک و تعالیٰ کا محرم ہوجاتا ہے اوراس (عارف) کے لیے موت نہیں کے جیسا کہ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے فرمایا:

الله تَنَامُ عَيْنِي وَلَا يَنَامُ قَلْبِي

ترجمه: میری آنکھیں سوتی ہیں جبکہ میرادل نہیں سوتا <del>ک</del>ے

اورجيبا كه حضور عليه الصلوة والسلام كافر مان ب:

مَنْ مَّاتَ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ بَعَثَ اللهُ فِي قَبْرِهِ مَلَكَيْنِ يُعَلِّمَانِهِ عِلْمَ الْمَعْرِفَةِ إلى
 يؤمِ الْقِيْمَةِ وَقَامَ مِنْ قَبْرِهِ عَالِمًا وَّعَارِفًا

ترجمہ: جےعلم (بیعیٰعلم معرفت) گی طلب میں موت آئے گی تواللہ تبارک و تعالیٰ اُس کی قبر میں دو فرشتے متعین فرمائے گا جوائے قیامت تک معرفت کاعلم سکھاتے رہیں گے اور جب وہ اپنی قبر سے اُٹھے گا تو وہ عالم اور عارف ہوگا۔

ان دوفرشتوں سے مراد نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ولی ترضم اللہ (یعنی مرشد کامل اکمل) کی روحانیت ہے کیونکہ فرشتہ عالم معرفت میں داخل نہیں ہوسکتا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

كَمْ مِنْ شَخْصٍ مَاتَ جَاهِلًا وَقَامَ مِنْ قَبْرِهٖ عَالِمًا وَّ عَارِفًا وَكَمْ مِّنْ شَخْصٍ
 مَاتَ عَالِمًا وَقَامَ يَوْمَ الْقِيْمَةِ جَاهِلًا آوْفَاسِقًا وَّمُفْلِسًا

ترجمہ: '' کتنے ہی لوگ ایسے ہیں جو جاہل (اللہ تعالیٰ کی معرونت سے بے خبر ) فوت ہوں گے لیکن

ا حضرت بنی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ پنجا بی ابیات میں فرماتے ہیں''میں قربان تنہاں توں باھُوُ، قبر جہاں دی جیوےھُو'' یعنی وہ مرنے کے بعد بھی اپنی قبروں میں زندہ ہوتے ہیں۔ بے عارف بظاہر تو سور ہاہوتا ہے مگر قلب کی حیات کے بعد نبیند میں بھی عارف کا دل اپنے محبوبے قبقی کے دیدار اور اس سے کلام میں مشغول ہوتا ہے۔

# الأسرار هيا 66 هي فصل نبر 8 هيا الأسرار هيا 66 هي فصل نبر 8 هيا الأسرار والأسرار هيا الأسرار والأسرار و

ا پنی قبر سے عالم اور عارف (بن کر) اٹھیں گے اور کتنے ہی لوگ ایسے ہیں جو عالم فوت ہوں گے لیکن قیامت کے دن جاہل یا فاسق اور مفلس اُٹھیں گے۔''

جبیها کهالله تبارک و تعالیٰ نے ارشا دفر مایا:

اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

ترجمہ:''اپنے حصے کی پاک چیزیں تو تم اپنی دنیا کی زندگی میں ہی حاصل کر چکے ہواورانہیں خوب استعمال کر چکے ہو پس آج (قیامت) کے دن ان (دکھاوے کے اعمال) کے بدلے میں تمہیں رسوائی کاعذاب دیاجا تاہے۔''

حضورعليهالصلوة والسلام نے فرمایا:

﴿ إِنَّمَا الْاَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ ﴾

ترجمہ: بےشک اعمال کا دار ومدار نیتوں پر ہے۔

نیک آ دمی کی نیت اس کے ممل سے بہتر ہوتی ہے اور فاسق کی نیت اس کے ممل سے بھی بدتر ہوتی ہے کی نیت اس کے ممل سے بھی بدتر ہوتی ہے کیونکہ نیت عمل کی بنیاد ہے جسیا کہ حضور علیہ الصلوق والسلام نے فرمایا:

﴿ بِنَا ُ الصَّحِيْحِ عَلَى الصَّحِيْحِ صَحِيْحٌ وَبِنَا ُ الْفَاسِدِ عَلَى الْفَاسِدِ فَاسِدٌ اللَّهُ السَّارِ فَاسِدُ رَجِيهِ الصَّحِحِ (نيت) كه باعث صحِح موتی ہے اور فاسد (عمل) كى بنياد فاسد (نيت) كے باعث فاسد موتی ہے ' بِیاد فاسد (نیت) كے باعث فاسد موتی ہے ' بیاد

اِ یعنی دنیا میں علم کی کثرت کے باعث بہت بڑے عالم مانے جاتے ہوں گے گر اللہ تعالیٰ کی معرفت اور پہچان سے اندھے اورمحروم ہونے اورعلم پر تکبر کے باعث روز قیامت مفلس یا جابل اٹھیں گے۔ لیکن بہت سے لوگ ایسے ہوں گے جو جابل فوت ہوں گے گران کی طلب چونکہ اللہ پاک کی رضاا ورمعرفت کا حصول تھی اس لیے اللہ تبارک و تعالیٰ قبر میں ہی ان کی تربیت کا انتظام فرمائے گا اور وہ عالم اور عارف بن کر اٹھیں گے۔ میجونکہ اعمال کا دارومدار نیوں پر ہے اس لیے اگر نیت یعنی بنیاد ٹھیک ہوگی تو عمل بھی ٹھیک ہوگا اور اگر نیت ہی فاسد ہوگی تو عمل بھی فاسد ہوگا۔

#### 

جبيها كهالله تبارك وتعالى نے فرمایا:

اللّٰ عَنْ كَانَ يُرِينُ حَرْثَ اللّٰخِرَةِ نَزِدُ لَهُ فِى حَرْثِهِ ﴿ وَمَنْ كَانَ يُرِينُ حَرْثَ اللّٰهُنَيَا نُوتِهِ مَنْ كَانَ يُرِينُ حَرْثَ اللّٰهُنَيَا نُوتِهِ مِنْ كَانَ يُرِينُ حَرْثَ اللّٰهُنَيَا نُوتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي اللّٰخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ (الشوري - 20)

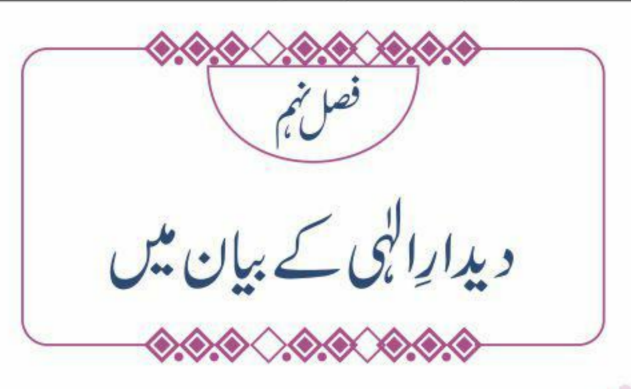
ترجمہ:''جوآخرت کی کھیتی جاہتا ہے ہم اس کے لیے اُس ( آخرت کی ) کھیتی کو بڑھا دیتے ہیں اور جو دنیا کی کھیتی جاہتا ہے اُسے اُس ( دنیا کی نعمتوں ) میں سے دے دیتے ہیں اور اس کے لیے آخرت (کے اجر ) میں کچھ صرنہیں'' یا

پس دنیا میں مرنے سے پہلے اہلِ تلقین (مرشد کامل اکمل) سے حیاتِ قلبی واُخروی طلب کرنا واجب ہے کیونکہ دنیا آخرت کی کھیتی ہے۔ پس جب اُس میں پچھ بوؤ گے ہی نہیں تو آخرت میں کاٹو گے کیا۔اور کھیتی سے مراد آفاق (یعنی عالم ناسوت) میں نفسانی وجود کی زمین ہے۔

MWW.Sultan-ul-faor-

ا ان لوگوں کے اعمال اور عبادات کا مقصد ہی دنیاوی لڈ ات اور خواہشات کا حصول تھالہٰذا اللہ تعالیٰ نے انہیں دنیا میں ہی ان کے اعمال کا بدلہ دے دیا ہے اور جولوگ حصولِ جنت یا رضائے الہٰی کے لیے اعمالِ صالحہ کرتے ہیں انہیں آخرت میں ضرور بہترین بدلہ دیا جائے گا۔

#### 



یس دیداراللی دوطرح سے ہوسکتا ہے:

ا۔ آخرت میں کسی آئینہ کے واسطہ کے بغیراللہ تبارک وتعالیٰ کے جمال کا دیدار۔

۲۔اور دنیا میں قلب کے آئینہ کے واسطہ سے اللّٰہ عرِّ وجل کی صفات کا دیدار ہوتا ہے جو کہ فواد

( قلب) کی نظر( نورِبصیرت ) ہے(اللہ تعالیٰ کے) جمال کےانوار کاعکس دیکھنا ہے۔

جيسا كەاللەتبارك وتعالى نے فرمايا:

شاكَنَ بَالْفُؤَادُمَارَ أي (النِم-11)

ترجمہ:'' قلب نے اُسے نہ جھٹلا یا جو ( چیثم مصطفیٰ صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم نے ) دیکھا۔''

حضورعليه الصلوة والسلام نے فرمایا:

الْمُؤْمِنُ مِرْأَةُ الْمُؤْمِنِ أَلَّهُ الْمُؤْمِنِ

ترجمہ:''مومن مومن کا آئینہ ہے۔''

یہاں پہلےمومن سے مرادمومن بندے کا قلب ہے اور دوسرے (مومن) سے مراد اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔

پس جو د نیا میں صفات (لیعنی صفاتِ الہیہ) کا مشاہدہ کرے گا وہ آخرت میں (اللّٰہ کی) ذات کو بلاکیف دیکھے گااور دیدارِ الہی کے متعلق اولیاء کرام نے اکثر ایسے دعوے کیے ہیں جبیبا کہ حضرت

# مين الأسرار هين 69 مين فصل نبر 9 مين

عمر رضى الله عنهٔ نے فرمایا:

رَأَى قَلْبِيْ رَبِّيْ بِنُوْرِ رَبِّيْ

ترجمہ: میں نے اپنے قلب میں اپنے ربّ کونو رِرِبیّ کے واسطہ سے دیکھا۔

اورجیسا که حضرت علی کرم الله وجهه نے فر مایا:

المُداعَبُدُرَبًّا كَمُدارَاهُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: میں اپنے ربّ کی عبادت تب تک نہیں کر تا جب تک میں اسے دیکھے نہ لوں۔

یہ سب (اللہ کی) صفات کے مشاہدات ہیں جیسے کوئی طاق سے سورج کی شعاعوں کودیکھے اور (وہ)
اس (دیکھنے) کے بارے میں سچاہے کیونکہ وہ اس کی (روشنی کی) وسعت کے لحاظ سے کہہ سکتا ہے
کہ اُس نے سورج کو دیکھا۔ اور اللہ تعالی اپنے کلام میں اپنی صفات کے اعتبار سے اپنے نور کی
مثال یا یسیدیتا ہیں ۔

الله مَثَلُ نُورِم كَمِشُكُوةٍ فِيُهَا مِصْبَاحٌ ﴿ ٱلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴿ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِيٌ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُّبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ (الور-35)

ترجمہ:اس (اللہ) کے نور کی مثال ایسے ہے جیسے کہ ایک طاق جس میں چراغ ہواوروہ چراغ ایک فانوس کے اندر ہے اور وہ فانوس ایسے ہے جیسے کوئی چمکتا ستارہ، جو کہ زیتون کے مبارک درخت سے روشن ہوتا ہے۔

پس کہا جاسکتا ہے کہ وہ طاق مومن کا قلب ہے اور وہ چراغ قلب کاسر ہے جو کہ روح سلطانی ہے۔
اور قلب فانوس ہے جسے اُس کی نورانیت کی شدت کے باعث چمکدار موتی سے تشبیہ دی گئی ہے۔
اس نور کے معدن (ماخذ) کو بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ وہ زیتون کے مبارک درخت سے روشن ہے، (زیتون سے مراد) تلقین اور تو حید کا وہ درخت ہے جس کا ماخذ بغیر کسی واسطہ کے (خود)
زبانِ حق تعالی ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام کو اصل میں ذات ِ حق تعالی نے قرآن پاک تلقین کیالیکن مصلحت ِ عام اور کفار اور منافقین کے (آیاتے قرآن سے) انکار کے باعث جرائیل تلقین کیالیکن مصلحت ِ عام اور کفار اور منافقین کے (آیاتے قرآن سے) انکار کے باعث جرائیل

علیہالسلام نازل ہوئے اوراس بات کی دلیل اللہ تعالیٰ کا پیفر مان ہی تھا:

﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْ أَنَ مِن لَّدُنْ حَكِيْمٍ عَلِيْمٍ (المل-06)

ترجمہ:اور بے شک آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ) کو حکمت والے اورعلم والے (ربّ) نے قرآن تلقین فرمایا۔

اسی لیے حضورعلیہ الصلوٰۃ والسلام جلدی فرماتے اور جبرائیل علیہ السلام کے پیغامِ وحی میں سبقت لے جاتے کیماں تک کہ اللہ تبارک وتعالیٰ کا پیغام نازل ہوا:

وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرُانِ مِنْ قَبْلِ آنْ يُتُقضَى إلَيْك وَحُيُه (ط-114)

ترجمہ:اورآپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) جلدی نہ فر مایا کریں جب تک آپ (صلی اللہ علیہ وآلہہ وسلم) پروحی پوری نہ ہوجائے۔

اس کیے معراج کی رات جبرائیل علیہ السلام پیچھے رہ گئے کیونکہ وہ سدرۃ المنتہ کی سے آ گے بڑھنے کی استطاعت نہ رکھتے تھے۔اسی لیے اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام میں اس درخت کے لیے بیتشبیہ فرمائی .

اللَّهُ وَيَّةٍ وَّلَا غَرْبِيَّةٍ (النور-35) ﴿ لَا شَرُ قِيَّةٍ وَالنور-35)

ترجمہ:(توحیدوتلقین کاوہ درخت)نہ شرقی ہےنہ غربی۔

یعنی وہ اپنی حدود وعدم اور طلوع وغروب سے پاک اور از لی ہے جسے فنانہیں۔ جیسے اللہ تعالیٰ قدیم، از لی، لاز وال اور دائمی ہے اسی طرح اُس کی صفات بھی ایسے ہی (قدیم، از لی، لاز وال اور دائمی) ہیں کیونکہ اُس کے انوار اور تجلیات اور اس کی صفات اُس کی ذات کی وجہ سے ہی قائم ہیں۔ اور (اُس کی) عبادت تب تک نہیں ہو سکتی جب تک قلب کے آئینے سے حجابات (یعنی ظلماتی پردے) دور نہ ہوجا ئیں۔

یس جب قلب انوار (کے فیوضات) سے زندہ ہو جاتا ہے تو روح اُس طاق (یعنی مومن کے

ایعنی حضورعلیه الصلوة والسلام جرائیل علیه السلام کے بتانے سے پہلے ہی آیات پڑھ دیتے۔

#### من مرالاً سرار من من 17 من فصل نبر 9 من من الأسرار من الأسرار من من الأسرار من

قلب) سے صفاتِ حِن تعالیٰ کا مشاہدہ کرتی ہے جس کے ساتھ ہی اُس پر بیراز منکشف ہوجا تا ہے کہ اس عالمِ خلق کو پیدا کرنے کا مقصد مخفی خزانہ (یعنی حق تعالیٰ) کو ظاہر کرنا ہے جبیبا کہ حدیثِ قدسی میں فرمایا گیا:

ا كُنْتُ كَنْزًا فَغُفِيًّا فَأَرَدْتُ آنَ أَعْرَفَ فَخَلَقْتُ الْخَلْقَ لِيَعْرِفُوْنِي الْحَالَةِ لَا يَعْرِفُوْنِي

ترجمہ: میں ایک مخفی خزانہ تھا پس میں نے ارادہ کیا کہ میں پہچانا جاؤں پس میں نے مخلوق کو پیدا فرمایا تا کہوہ مجھے پہچانیں۔

یعنی دنیا میں صفات کی معرفت حاصل ہوتی ہے اور آخرت میں بغیر کسی آئینہ کے واسطہ کے ہسر (طفلِ معانی) کی نگاہ سے انشاءاللہ اس کی ذات کا دیدار ہوگا جیسا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فر مایا:

وُجُوْهٌ يَّوْمَئِنٍ ثَاضِرَةٌ 0 إلى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (القيامة - 22,23)

ترجمہ: اُس (قیامت کے ) دن بہت سے چہرے تر وتازہ ہوں گےاوراپنے ربّ کے دیدار میں مشغول ہوں گے۔

شايداس سے مراد حضور عليه الصلوة والسلام كاي قول ہے:

اَيْتُ رَبِّى عَلَى صُوْرَةِ شَابٍ آمُرَدَ ﴿ وَالْمُورَةِ الْمُورَةِ الْمُورَةِ الْمُورَةِ الْمُورَةِ الْمُورَةِ

ترجمہ: میں نے اپنے ربّ کوایک بےرکیش نوجوان کی صورت میں دیکھا کے

اور وہ (صورت) طفلِ معانی (کی) ہے اور روح کے آئینہ میں (طفلِ معانی کی) میصورت ہی ربّ کی بیخل ہے کیونکہ میصورت روح کا آئینہ ہے جو بیخلی اور میجلی کے درمیان واسطہ ہے ور نہ اللہ بیارک و تعالیٰ کی ذات صورت ، کھانے پینے اور وجو دی ضروریات سے پاک ہے۔
پس (طفلِ معانیٰ کی) صورت ایک آئینہ ہے اور اس میں دکھائی دینے والا آئینہ ہے نہ دیکھنے والا ربعنی وہ خود ذات حق تعالیٰ ہے)۔ پس (اس حقیقت کو) سمجھاوکہ وہ (روح) اس عالم صفات میں اللہ اس معنیٰ کے مخود ذات حقیق تعالیٰ ہے)۔ پس (اس حقیقت کو) سمجھاوکہ وہ (روح) اس عالم صفات میں اللہ اس معنیٰ کے مخود ذات حقیق تعالیٰ ہے)۔ پس (اس حقیقت کو) سمجھاوکہ وہ (روح) اس عالم میں اللہ اس معنیٰ کے میں اور اس عالم میں اللہ اس معنیٰ کے میں اللہ اس معنیٰ کے میں اللہ معنیٰ کے میں کی کے میں کے میں اللہ میں اللہ معنیٰ کے میں اور اس کی کی کے میں اللہ میں کی کے کی کے کا کہ کی کے کہ کی کے کہ کی کے کہ کے کہ کی کے کہ کے کہ کے کہ کی کے کہ کی کے کہ کے کہ کی کے کہ کے کہ کے کہ کے کہ کی کے کہ کے کہ کے کہ کے کہ کے کہ کی کے کہ کے کہ کے کہ کے کہ کی کی کے کہ کے

ل الله تبارك وتعالى ك حسن وجمال كي طرف اشاره ٢- ٢ ججلى فرمانے والا

#### پوهه بر الأسرار **۱۹۰۸ (72 ۱۹۰۸)** فصل نبر **9 ۱۹۰۸**

كے سواكسى (بھى چيز) كانام اورنشان نہيں جيسا كەحضور عليه الصلوة والسلام نے فرمايا:

﴿ عَرَفْتُ رَبِّي بِرَبِّيْ

ترجمہ: میں نے اپنے ربّ کواپنے ربّ سے ہی پہچانا۔

یعنی نورِر بی سے پہچانا۔ اور انسان کی حقیقت اس نور کی محرم ہے جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے حدیثِ قدسی میں فرمایا:

الْإِنْسَانُ سِرِّيْ وَاتَاسِرُّهُ

ترجمه:انسان ميراراز ہےاور ميں انسان كاراز ہوں۔

اورحضور عليه الصلوة والسلام في فرمايا:

اللهِ وَالْمُؤْمِنُونَ مِنِّي

ترجمہ: میں اللہ سے ہوں اور تمام مومنین مجھ سے ہیں۔

اورالله تبارك وتعالیٰ نے فرمایا:

خَلَقْتُ مُحَمَّدًا مِنْ نُؤْدٍ وَجُهِيْ

ترجمہ: میں نےمحمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ) کواپنے چہرے کے نورسے پیدافر مایا۔ اور چہرے سے مراد اللہ تعالیٰ کی ذاتِ مقدسہ ہے جو کہ صفتِ ارحمیت کے ساتھ (حضور

الصلوة والسلام كي صورت ميں ) متجلى ہے جبيبا كدالله تبارك وتعالى نے فرمايا:

الله والله و

ترجمہ: بے شک میری رحمت میرے غضب پر سبقت لے گئی۔

اورالله تبارك وتعالى في حضور عليه الصلوة والسلام كنور كي شان ميس فرمايا:

﴿ وَمَا آرُسَلْنُك إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ (الانبياء -107)

ترجمہ: اور ہم نے آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ) کونمام جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا۔

لے رحمت نازل کرنے کی صفت

# 

الله تعالى في مزيد فرمايا:

قَلْجَأَء كُمْ قِنَ اللهِ نُؤرٌ وَ كِتَابٌ مُّبِينٌ (الماكده-15)

ترجمہ: اور تہارے پاس اللہ کی جانب سے ایک نور اور کتابِ مبین آئی کے

اورالله تبارك وتعالى نے حدیث قدسی میں فرمایا:

لَوْلَاكَلَمَا خَلَقْتُ الْأَفْلَاكَ

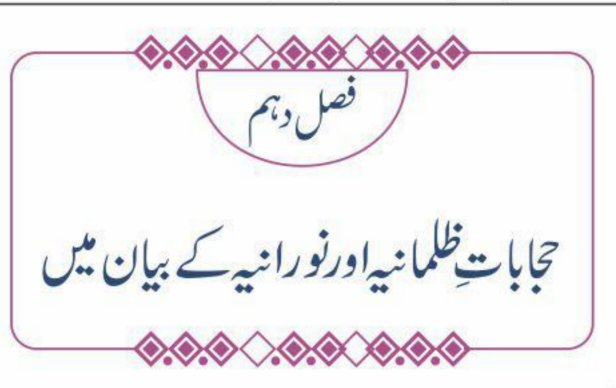
ترجمه:اگرآپ (صلی الله علیه وآله وسلم) نه هوتے تو میں افلاک (بعنی کا ئنات) کو پیدانه فرما تا۔

www.suitam-ul-faqr-publications.com

ا حضورعلیہ الصلوٰۃ والسلام کی ذات مبارکہ کی طرف اشارہ ہے کہ نوراور کتاب مبین سے مراد حقیقت محمد ہیہ ہوتی ہرزمانے میں اس زمانے کے اکمل کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے اور قیامت تک ہوتی رہے گی۔اوراس انسانِ کامل کی صورت میں ہوتا ہے اور انسانِ کامل کی پیچان ذکر وتصوراہم اللهٔ ذات سے ہوتی ہے۔

کی صورت میں ہی اللہ پاک کا دیدار نصیب ہوتا ہے اور انسانِ کامل کی پیچان ذکر وتصوراہم اللهٔ ذات سے ہوتی ہے۔

# **4.4.4) الأسرار 4.4.4) 74 (4.4.4) (74) (4.4.4)**



( ظلمت اورنورانیت کے بارے میں ) اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

الله وَمَنْ كَانَ فِي هٰذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي الْآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَدِيْلًا (بَنَ اسِرَائِل-72) ترجمہ: اور جو اس جہان (یعنی دنیا) میں (معرفتِ الٰہی ہے) اندھا رہا وہ آخرت میں بھی (معرفتِ الٰہی ہے) اندھااور راہ (معرفت کی راہ) ہے بھٹکا ہوارہےگا۔ اوراندھا ہونے ہے مرادقلب کا اندھا ہونا ہے چنانچ فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

المجان المحمد ا

# الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ مِلَا اللَّهُ مِلَا اللَّهُ مِلَا اللَّهُ اللَّهُ ﴿ 75 ﴿ ﴿ اللَّهُ مِلْ الْمِلْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ**

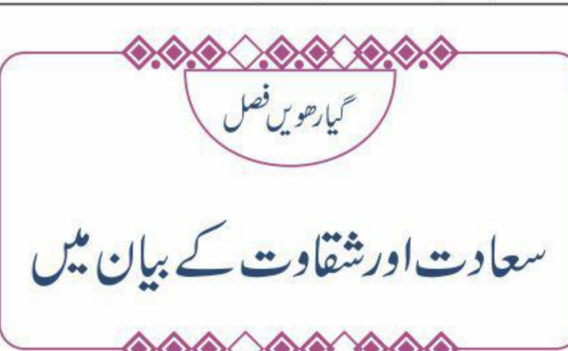
سے قلب زندہ ہوجائے اوراپنے اصلی وطن (عالم لاھوت) کو یادکر لے اور (اُس میں) اپنے حقیقی وطن کی طرف رجوع کرنے کا شوق پیدا ہوجائے جو کہ اللہ عزقہ جل کی عنایت سے ہی حاصل ہوگا۔ حجابات ِظلمانیہ کے اُٹھ جانے کے بعد نور انبیت باقی رہ جاتی ہے اور روح کو بینائی حاصل ہونے کے باعث انسان صاحب بصیرت ہوجاتا ہے اور اسمائے صفات کے نور سے منور ہوجاتا ہے یہاں تک کہ (صفات کی) نور انبیت کے حجابات بھی آ ہستہ آ ہستہ اُٹھ جاتے ہیں اور دل نور ذات سے منور ہوجاتا ہے۔

جان لو کہ دل کی دوآئھیں ہیں ایک چھوٹی آنکھ اور ایک بڑی آنکھ۔ چھوٹی آنکھ عالم درجات کی انتہا تک اسائے صفات کے نور سے تجلیات صفات کا مشاہدہ کرتی ہے اور بڑی آنکھ عالم لاھوت اور عالم قرب میں احدیت کے نور تو حید سے انوار و تجلیات ذات کا مشاہدہ کرتی ہے۔ انسان کو بیمرا تب موت سے قبل اپنی نفسانیت اور بشریت کوفنا کر لینے سے حاصل ہو سکتے ہیں لیکن اُس عالم (عالم لاھوت) میں ان (مراتب) کے وصول کا انحصار انسان کی نفسانیت کے منقطع ہو جانے پر ہے۔ اللہ تعالی تک رسائی اس طرح ہر گرنہیں ہوتی جیسے جسم کی مجسم تک بلم کی معلوم تک، بلکہ اس کا معنی ہیہ ہے کہ بندہ اس قدر غیر اللہ سے منقطع ہو جائے کہ قرب و دوری ، اطراف و مقابلہ اوروسل وجدائی کا بھی نشان نہ رہے۔ پس پاک ہے جائے کہ قرب و دوری ، اطراف و مقابلہ اوروسل وجدائی کا بھی نشان نہ رہے۔ پس پاک ہے وہ ذات جو پوشیدگی میں بھی ظاہر ہے اور اپنی بچلی میں پوشیدہ ہے اور اپنی معرفت میں غیر معروف

پس جس نے دنیا میں ہی اس حقیقت کو حاصل کرلیا اس نے اپنے نفس کا محاسبہ کرلیا ہبل اس کے کہ آخرت میں اُس کا محاسبہ کیا جائے۔ پس وہ فلاح پانے والوں میں سے ہے ورنہ مستقبل (یعنی آخرت میں اُس کا محاسبہ کیا جائے۔ پس وہ فلاح پانے والوں میں سے ہے ورنہ مستقبل (یعنی آخرت) میں اس کے مکروفریب کا انجام نہایت بھیا نک ہے مثلاً عذا ب قبر، حساب محشر اور میزان اور بل صراط اور اس کے علاوہ دوسرے احوال آخرت۔

ل ختم ہوجانا ع چاراطراف مشرق ،مغرب، شال ،جنوب سے آگاور پیچھے کی اطراف

# **\$\$\$** برالأبرار **\$\$\$\$ 76 \$\$\$\$**



جان لے کہ بے شک لوگ ان دوصفات (سعادت اور شقاوت) سے (مجھی بھی) خالی نہیں ہوتے ۔ بھی بید دونوں صفات ایک ہی انسان میں پائی جاتی ہیں۔ پس جب انسان کی نیکیاں اور اس کا اخلاص غالب آ جا تا ہے تو نفسانیت روحانیت میں بدل جاتی ہے بیعنی شقاوت سعادت میں تبدیل ہوجاتی ہے۔مگر جب وہ (انسان) ہوا وہوں کی پیروی کرتا ہے تو معاملہ اس کے برعکس ہو جاتا ہے(بیغنی سعادت شقاوت میں بدل جاتی ہے)اور جب انسان ان دونوں جہتوں کے لحاظ ے برابر ہوتو وہ نیکی کی طرف مائل ہوجا تا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فر مایا: ﴿ اللهٰ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُواللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ

ترجمہ:جوایک نیکی لائے گااس کے لیے اُس ( نیکی )جیسی دس نیکیاں ہوں گی۔ اورشایداس سے بھی زیادہ (نیکیاں ہوں)۔اوراس کے لیے میزان قائم کیا جاتا ہے لیکن جس کی نفسانیت قطعی طور پراس کی روحانیت میں تبدیل ہوجاتی ہے اس کے لیے میزان کی بھی ضرورت نہیں۔وہ بغیرحساب کے آئے گا اور بغیرحساب کے جنت میں داخل ہوگا۔جواس کے برعکس کر تا ہے وہ بغیر حساب کے دوزخ میں داخل ہو گالیکن جس نے نیکیوں کوتر جیجے دی ہوگی وہ بغیر حساب

کے جنت میں داخل ہوگا جیسا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمایا:

قَامًا مَن ثَقُلَت مَوَازِينُهُ ٥ فَهُو فِي عِيْشَةٍ رَّاضِيَةٍ ٥ (القارم- 6,7)

# الأسرار **کیکی الاسرار کیکی 77 کیکی ن**صل نبر 1**1 کیکی**

ترجمہ: پس جس کا میزان (بیعنی نیکیوں والا پلڑا) بھاری ہوگا پس وہ پہندیدہ زندگی میں ہوگا۔
اور جس نے برائیوں کوتر جیج دی ہوگی اُسے اُن برائیوں کے مطابق عذاب دیا جائے گا اور وہ دوز خ
سے نکال دیا جائے گا۔ اگر اُس کے پاس تھوڑا سا بھی ایمان ہوا تو وہ جنت میں داخل ہوگا اور
سعادت اور شقاوت سے ہماری مراد نیکیوں اور برائیوں کا ایک دوسرے سے بدلنا ہے جیسا کہ حضور
علیہ الصلاق قوالسلام نے فرمایا:

الشَّقِيُّ قَالَ يَسْعَلُ وَالسَّعِينُ قَالَ يَشْعَى الشَّعِينُ قَالَ يَشْعَى الشَّعِينُ السَّعِينُ السَّعِينَ السَاسِمِينَ السَّعِينَ السَّعِينَ السَّعِينَ السَاسِمِينَ السَّعِينَ السَاسِمِ السَّعِينَ السَّعِينَ السَّعِينَ السَّعِينَ ال

ترجمہ بشقی بھی سعید ہوسکتا ہے اور سعید بھی شقی ہوسکتا ہے۔

پس جب (انسان کی) نیکیاں (برائیوں سے) بڑھ جاتی ہیں تو وہ سعید ہوگا اور جب برائیاں (نیکیوں سے) بڑھ جاتی ہیں جوتو بہ کرے اور (اللہ پر) ایمان لے ایک اور نیک اعمال کرے تو اس کی شقاوت سعادت میں تبدیل ہوجاتی ہے اور جس کے مقدر میں ازل سے ہی سعادت یا شقاوت کھودی گئی ہووہ اُسے ل کر ہی رہتی ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلا ہ والسلام نے فرمایا:

السَّعِينُ سَعِينٌ فِي بِطْنِ أُمِّهِ وَالشَّقِيُّ شَقِيٌّ فِي بِطْنِ أُمِّهِ

ترجمہ: سعیداپی ماں کے بیٹ سے بی سعید ہے اور شقی اپنی ماں کے بیٹ سے بی شقی ہے۔
پس اس بحث میں (کہ کوئی انسان سعید ہے یا شقی) ہر گرنہیں الجھنا چاہیے کیونکہ نقد پر کے اسرار پر
بحث کرنے کا نتیجہ بے دین ہے۔ اور کسی کے لیے بھی جائز نہیں کہ وہ اسرار تقدیر کو بہانہ بنا کرنیک
اعمال ترک کر دے اور کہے کہ اگر میں ازل سے بی شقی لکھ دیا گیا ہوں تو میر نے نیک اعمال مجھے
کچھ فائدہ نہیں پہنچا سکتے اور اگر میں سعید ہوں تو بڑے اعمال مجھے ضرر نہیں پہنچا سکتے ۔ بے شک
اہلیس نے اپنے فعل کو نقدیر کی طرف منسوب کیا تو کا فر ومر دود ہوگیا اور حضرت آدم علیہ السلام نے
اپنی خطاکوا ہے نفس کی طرف منسوب کیا تو فلاح پا گئے اور (اللہ نے) اُن پر رحم فر مایا۔
پس ہر مسلمان کے لیے واجب ہے کہ وہ اسرار تقدیر میں ہرگز تفکر نہ کرے کہیں ایسانہ ہو کہ وہ ایس

اس فعلی کی بدولت پریشان ہوجائے اوراس بات سے (ہمیشہ) خوفز دہ رہے کہ ہیں وہ بے دین نہ ہوجائے۔ ہر مومن مسلمان کے لیے بیعقیدہ رکھنا فرض ہے کہ اللہ عزّ وجل حکمت والا ہے اور بیہ تمام احوال جیسا کہ گفر، نفاق بنسق جوانسان اس دنیا میں دیکھتا ہے، تمام اللہ جلّ جلالۂ کے حکم کے ماتحت ہیں جس سے وہ اپنی رضا کے مطابق اپنی قدرت اور حکمت کو ظاہر کرتا ہے۔ اس میں ایک عظیم راز (پوشیدہ) ہے جس سے سوائے حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے کوئی بھی بشر مطلع نہیں۔

ایک حکایت میں بیان کیا گیا ہے کہ ایک عارف نے اللہ سے مناجات میں عرض کی''الہی! تُو قدرت والا ہے اور تُو نے ہی اراوہ کیا اور تُو نے ہی میر نفس میں برائی پیدا کی۔' ہا تف فیبی سے آواز آئی''اے میرے بندے! یہی شرطِ تو حیدہے جوشرطِ عبودیت ہے ۔' عارف نے پھرالتجا کی اور کہا'' میں نے خطا کی اور میں نے گناہ کیا اور میں نے اپنفس پرظلم کیا''۔ ہا تف فیبی سے آواز آئی'' میں نے (تیری خطاوں کو) بخش دیا اور (تیرے گناہوں سے) درگز رکیا اور (تیرے مال یہ) رحم کیا۔''

پس ہرمومن پرفرض ہے کہ نیک اعمال کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی تو فیق سمجھے اور برائی کو اپنے نفس کی شامت سمجھے یہاں تک کہ اللہ کے اُن نیک بندوں میں ہوجائے جن کا ذکر اللہ تبارک و تعالیٰ کے اس فرمان میں ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً اَوْظَلَمُوۤ ا اَنْفُسَهُمۡ ذَكُرُو اللّٰهَ فَاسۡتَغُفَرُو الِذُنُوعِهُمُ وَاللّٰهَ فَاسۡتَغُفَرُو اللّٰهَ وَاللّٰهَ فَاسۡتَغُفَرُوا لِذُنُوعِهُمُ وَمَنۡ يَغُفِرُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ ( ٱلبّران - 135 )

ترجمہ:جولوگ بے حیائی کا کام کریں یا (گناہوں کے باعث) اپنی جانوں پرظلم کربیٹھیں تو وہ ذکرِ اُللّٰهُ کریں اور اپنے گناہوں کی معافی چاہیں کہ اللّٰہ کے سواکون ہے جو گناہوں کو بخشے۔ لہٰذا بندے کی بہتری اور بھلائی اسی میں ہے کہ گناہوں کا سرز دہوجانا اللّٰہ کی طرف منسوب کرنے

ل یعنی اس بات پریقین رکھنا کہ ہرامراللہ ہی کی طرف سے ہاوراللہ کے عظم کے بغیر پچھ بھی ہوناممکن نہیں۔

# من الأسرار کی ۱۹ کی فضل نبر 11 کی الاسرار کی الکترار کی الکتراد کی الکترار کی

کی بجائے اینے نفس کی طرف منسوب کرے کیونکہ وہی خالقِ حقیقی ہے۔حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فرمان ہے:

الشَّقِيُّ وَالسَّعِيْدُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ

ترجمہ: (انسان) شقی اور سعیدا پنی ماں کے پیٹے سے ہی ہے۔

یہاں 'ماں 'سے مرادان چارعناصر (مٹی ، پانی ، آگ اور ہوا) کا مجموعہ ہے جس سے بشری قوتیں پیدا ہوتیں ہیں۔ پس مٹی اور پانی سعادت کے مظہر ہیں کہ بیقلب میں ایمان ،علم اور تواضع کو زندہ کرتے اور اُن کی نشو ونما کرتے ہیں اور اس کے برعکس آگ اور ہوا جلاتے اور ہلاک کرتے ہیں۔ پاک ہے وہ ذات جس نے ان مخالف اجز اکوا یک ہی جسم میں جمع کر دیا جیسے پانی اور آگ کواور نور اور ظلمت کو بادلوں میں جمع کر دیا ہے کے دیا ہے تان مخالف اجز اکوا یک ہی جسم میں جمع کر دیا جیسے پانی اور آگ کواور نور اور ظلمت کو بادلوں میں جمع کر دیا ہے تارہ مان حق تعالی ہے :

الرعد-12) هُوَ الَّذِي يُرِيْكُمُ الْبَرُقَ خَوْفًا وَّطَهَعًا وَّيُنْشِئُ السَّحَابَ الشِّقَالَ ٥ (الرعد-12) ترجمہ: وہی ہے جوتہ ہیں بلی دکھا تا ہے جس میں خوف بھی ہے اور اُمید بھی۔ اور اُٹھا تا ہے بھاری بادلوں کو۔

حضرت کیلی بن معاذ رازیؓ سے سوال کیا گیا'' آپ نے اللّٰدکو کیسے پہچانا؟''جواب دیا''مجموعہ اضداد کی ہے۔''

اسی لیے انسان آئینہ جمال وجلال حق تعالی اور مجموعۃ الکون کے اور اسے کونِ جامع اور عالم کبری کی نام دیا گیا ہے کیونکہ اللہ تعالی نے اسے اپنے دونوں ہاتھوں یعنی صفتِ قہر اور صفتِ لطف سے پیدا فرمایا کہ آئینہ کے لیے دوصفات یعنی کثافت اور لطافت کا ہونا ضروری ہے۔ پس انسان اسم جامع (اسمِ ذات) کا مظہر ہے کیونکہ اس کے علاوہ دوسری تمام اشیاء کوصرف ایک ہی

ا اضداد جمع ہےضدگی۔ بعنی مخالف چیزوں کوا یک ہی جسم میں جمع کر دینا۔ اللّٰد کی صفات بھی اضداد کا مجموعہ ہے۔ وہ رحیم بھی ہےاور جبار بھی ،غفور بھی ہےاور قبار بھی علے عالم موجودات کا خلاصہ سے خلاصۂ کا کنات سے سب سے بڑا عالم

# الأسرار **ه. الأسرار ه. الأسرار ه. الله المحدد الله المحدد المحد**

ہاتھ یعنی صفت لطف سے پیدا فر مایا جیسا کہ فرشتے اسمِ سبوح القدوس کے مظہر ہیں اور صفتِ قہر سے اہلیس اور اس کی اولا دکو پیدا فر مایا اور وہ اسمِ جبار کے مظہر ہیں اسی لیے انہوں نے آ دم علیہ السلام کو سجدہ کرنے سے سرکشی اور تکبر کیا۔ چونکہ انسان تمام کا نئات کی علوی اور سفلی صفات کا مجموعہ ہے اسی لیے انبیاء اور اولیاء کرام بھی لغزشوں سے خالی نہیں لیکن انبیاء اپنی نبوت ورسالت کے باعث معمولی لغزشوں کے علاوہ کبیرہ گناہوں سے پاک ہوتے ہیں لیکن اولیاء کرام (گناہوں سے )معصوم نہیں ہیں۔ اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ بےشک اولیاء کرام ولایت کے کمال کو پہنچ کر کبیرہ گناہوں سے بھی محفوظ ہوجاتے ہیں۔

شخ شفیق بلخی رحمته الله علیه نے فرمایا که سعادت کی پانچ علامات ہیں: (۱) نرم دلی (۲) کثر تے گریہ زاری (۳) دنیامیں زمد (۴)امیدوں کوکم کرنا (۵) کثر تے حیا۔

شقاوت کی بھی یا نجے علامات ہیں:

(۱) سخت دلی (۲) آنکھوں ہے آنسوؤں کا جاری نہ ہونا (۳) دنیا ( کی لذات) ہے رغبت (۴) طویل امیدیں (۵) حیا کی کمی

حضورعليهالصلؤة والسلام نے فرمایا:

الله عَلَا مَةُ السَّعِيْدِ آرُبَعَةٌ إِذَا اثْتُمِنَ عَلَلَ وَإِذَا عَاهَدَ وَفَى وَإِذَا تَكَلَّمَ صَلَقَ وَإِذَا خَاصَمَ لَمُ يَشْتِمُ .

وَعَلَامَةُ الشَّقِيِّ اَرُبَعَةٌ اِذَا ائْتُمِنَ خَانَ وَإِذَا عَاهَدَ اَخُلَفَ وَإِذَا تَكَلَّمَ كَذَبَ وَإِذَا خَاصَمَ شَتَمَ وَلَا يَعْفُوْعَنُ زَلَّةِ اَخُوَانِهِ

ترجمہ: سعید کی حیارعلامات ہیں کہ جباُ سے امین بنایا جائے تو عدل کرے، جب وعدہ کرے تو وفا کرے، جب بات کرے تو سچی کرے اور جب جھٹڑ ہے تو گالی گلوچ نہ کرے۔ \*\*\* سریر

اورشقی کی بھی چارعلامات ہیں کہ جب امین بنایا جائے تو خیانت کرے، جب وعدہ کرے تو وعدہ

# من الأسرار هنده (81 هنده فصل نبر 11 هنده

خلافی کرے، جب بات کرے تو حجوٹ بولے اور جب جھٹڑے تو گالی گلوچ کرے اور اپنے بھائیوں کی خطاؤں سے درگز رنہ کرے۔

حالانکه معاف کردینا دین کا ایک عظیم وصف ہے اسی لیے اللہ تعالی نے حضرت محمد رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوعفو کا حکم دیتے ہوئے فرمایا:

خُذِالْعَفُووَ أُمُرْبِالْعُرْفِ وَآعُرِضْ عَنَ الْجَاهِلِيْنَ (الا عراف-199)

ترجمہ: (اے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم)عفواختیار سیجیے اور معرفت کا حکم دیجیے اور جاہلوں سے اعراض فرمائیۓ۔

الله تعالی کی طرف سے عفوا ختیار کرنے کا تھم صرف نبی پاک صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے لیے ہی نہیں بلکہ رہے کی طرف سے عفوا ختیار کرنے کا تھم صرف نبی پاک صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے کسی عامل بلکہ رہے کی عامل کے سے اس کے کسی عامل کے لیے کسی فعل کے متعلق تھم جاری ہوتا ہے تو اس تھم کا اطلاق اس عامل کے زیرِ فرمان علاقہ کے تمام شہریوں پر ہوتا ہے اگر چہ خطاب صرف عامل کو ہی کیا گیا ہوتا ہے۔

نحُذِ الْعَفُو کی شرح اس فقیر نے اس لیے گ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فرمان میں کھُن سے مراد ہے کہ ایٹ الْعَفُو کی شرح اس فقیر نے اس لیے گ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فرمان میں کھی اوہ اللہ کے اساء میں سے عفو کی صفت سے مخلق ہو گیا۔ اسی کے لیے اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللهِ (الثوري - 40)

ترجمہ:جس نے معاف کیااوراصلاح کی تواس کا اجراللہ کے ذمہ ہے۔

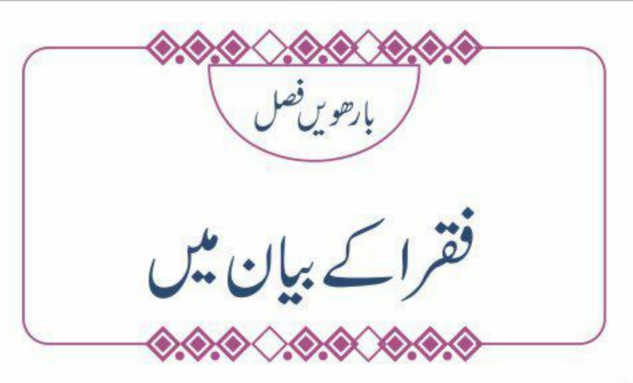
جان لو کہ شقاوت کے سعادت میں بدل جانے اور سعادت کے شقاوت میں بدل جانے کا انحصار تربیت پر ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلوٰ ق نے فر مایا:

ݣَالُ مُولُودٍ يُؤلَلُ عَلَى الْفِطْرَةِ الْإِسْلَامِ وَلَكِنْ آبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ آو يُنَصِّرَانِهِ
 آو يُمتِجِسَانِهِ

ترجمہ:ہربچہاسلام کی فطرت پر پیدا ہوتا ہے کیکن اس کے والدین اسے یہودی یا نصرانی یا مجوسی بنا دیتے ہیں۔ بیحدیث پاک اس بات کی دلیل ہے کہ بے شک سعادت اور شقاوت کی قابلیت ہرایک (شخص)
میں موجود ہوتی ہے۔ پس کسی کے لیے بیکہنا کہ وہ شخص سعید ہے یا شقی 'مناسب نہیں۔ بلکہ بیکہنا کہ وہ شخص سعید ہے یا شقی 'مناسب نہیں۔ بلکہ بیکہنا مناسب ہے کہ جب نیکیاں برائیوں پر غالب آ جا ئیں تو وہ سعید ہے اور اسی طرح اس کے برنکس ۔ اور جواس کے علاوہ کوئی بات کہتا ہے تو وہ گراہ ہے کیونکہ وہ بیا عتقادر کھتا ہے کہ انسان بغیر عمل اور تو بہ کے جنت میں داخل ہوگا اور بغیر گنا ہوں کے دوز خ میں داخل ہوگا۔ پس بی تول آ بات قر آن کے خلاف ہے کیونکہ اللہ تبارک و تعالی نے جنت کا وعدہ نیکوکاروں اور اہلِ ایمان سے کیا ہے اور دوز خ کا وعدہ کا فروں ، مشرکوں اور گنا ہمگاروں سے کیا ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالی نے فر مایا:

- الله مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفُسِهِ وَمَنْ أَسَاءً فَعَلَيْهَا ﴿ مُمَ اسْجِده 46) ترجمہ:جونیک اعمال کرتا ہے اپنے نفس کے لیے اور جو برائی کرتا ہے وہ بھی اپنے نفس کے لیے۔ نیز فرمایا:
- الْیَوْ مَدَ تُجُوزی کُلُّ نَفْسِ مِمَا کَسَبَتُ لَا ظُلُمَ الْیَوْ مَرُ (المون-17) ترجمہ: آج کے دن ہر کسی کو وہی بدلہ دیا جائے گاجو وہ کرتے رہے۔ آج کے دن کسی پڑھم ہیں۔ اور فرمایا:
  - ا وَآنُ لَیْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَاسَعٰی (الجم-39) ترجمہ: بے شک انسان کے لیے وہی ہے جس کے لیے وہ کوشش کرتا ہے۔ اور اللہ تبارک و تعالی نے فرمایا:
  - ﴿ وَمَا تُقَدِّمُو الْآنَفُسِكُمْ مِّنْ خِيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَاللَّهِ (البقره-110) ترجمہ: اور جونیکی اپنے لیے آ گے جیجو گے اسے اللہ کے ہاں پاؤگے۔

# **83 کیک برالاً برار کیک 83 کیک کیک**



فقرا کواس وجہ ہےصوفیا کا نام دیا گیا ہے کہ بعض لوگ کہتے ہیں وہ صوف کالباس پہنتے ہیں یاانہوں نے اپنے دلوں کو دنیاوی کدورتوں <sup>کے</sup> صاف کر رکھا ہے یا انہوں نے اپنے قلوب کو ماسویٰ اللہ (ہر چیز) سے یاک کررکھا ہے۔ بعض لوگ انہیں صوفی اس لیے کہتے ہیں کہ قیامت کے دن وہ عالم قرب میں (حق تعالیٰ کے حضور) پہلی صف میں کھڑے ہوں گے۔ عالم حیار ہیں عالم ملک ( دنیا )، عالمِ ملکوت، عالم جبروت اور عالم لاهوت جو که عالم حقیقت ہے۔ اوراسي طرح علوم بھي حيار ہيں علم شريعت علم طريقت علم معرفت اورعلم حقيقت اوراسی طرح ارواح بھی جارہیں۔روحِ جسمانی ،روحِ نورانی ،روحِ سلطانی اورروحِ قدسی اوراسى طرح تجليات بھى جار ہيں۔ ججلي آثار، ججلي افعال، بجلي صفات اور ججلي ُ ذات۔ اوراسی طرح عقول بھی جارہے۔عقلِ معاش ،عقلِ معاد ،عقلِ روحانی اورعقلِ گل۔ مذکورہ بالا ہر جیار عالم ،ارواح ،تجلیات اورعقول کے مقابلہ میں بعض لوگ علم اوّل ،روحِ اوّل ، ججلیٰ اوّل اورعقلِ اوّل میںمقید ہیں اور ان کے لیے پہلی جنت یعنی جنتِ ماویٰ ہے۔اوربعض دوسر بے دائرہ میں مقید ہیں اوران کے لیے دوسری جنت 'جنتِ نعیم ہے۔اوربعض تیسرے دائرہ میں مقید ہیں اور ان کے لیے تیسری جنت' جنتِ فردوس ہے۔اور بیلوگ (جو پہلے تین دائرُوں میں مقید ل دنیاوی خواہشیں اور لذتیں سے وہ عقل جو ہروقت رزق اور مال دنیا کمانے کی فکر میں رہتی ہے۔ سے وہ عقل جو فکر عقبی میں مبتلارہتی ہے۔

# الأسرار **هجه (84 هجه ف**صل نبر **12 هجه (84 هجه)**

بیں) ان تمام اشیاء کی حقیقت سے بے خبر ہیں۔ اہلِ حق میں سے فقراو عارفین نے ان سب (مقامات و درجات) سے فرار حاصل کی اور عالم حقیقت و قربت میں (حق تعالی سے) واصل ہوئے۔اللہ تعالی کے سواکسی چیز (کی محبت) میں قید نہ ہوئے اور اللہ تعالی کے اس فرمان فیفیر اُقی اللہ ترجمہ: ''دوڑ واللہ کی طرف''کی پیروی کی ۔جیسا کہ حضور علیہ الصلو قوالسلام نے فرمایا:

الثُّنْيَا وَالْاخِرَةُ حَرَامٌ عَلَى آهُلِ اللهِ

ترجمه: دنیااورآخرت ابلِ الله پرحرام ہیں۔

حرام ہونے سے مراد ہے ہرگزنہیں کہ بید دونوں (دنیا وآخرت) حرام ہیں اور نہ ہی ہے (اہلِ اللہ پر)
حرام کی گئی ہیں بلکہ اہلِ اللہ نے ان دونوں کی طلب اور محبت کواپنے نفس پر حرام کررکھا ہے اور ان کا
کہنا ہے کہ بید دونوں حادث ہیں اور ہم مُحدُث ہیں تو حادث دوسرے حادث کو کیسے طلب کرسکتا
ہے۔ بلکہ حادث پر تو واجب ہے کہ وہ مُحدِث کی طلب کرے۔ حدیثِ قدسی میں فرمانِ حق
تعالی ہے:

WW.Sultan

الْفَقَرَآءُ 🕸 مَحَبَّتِيُ مَحَبَّتُهُ الْفَقَرَآءُ

ترجمہ: مجھ سے محبت فقرا سے محبت رکھنا ہے۔

حضورعليه الصلوة والسلام نے فرمایا:

🛞 ٱلْفَقْرُفَخْرِيْ وَانَاٱفْتَخِرُبِهِ

ترجمہ:فقرمیرافخر ہےاور میںاس پرفخر کرتا ہوں۔

یہاں فقر سے مرادوہ فقر ہرگزنہیں جوعوام میں مشہور ومعروف ہے بلکہ اس فقر سے مراداللہ عزّ و جل
کامختاج ہونا ہے اور اللہ کے سواتمام دنیاوی اور اُخروی لذتوں کا تزک کرنا ہے۔ اس سے مرادیہ
ہے کہ طالب حق اس قدر فنا فی اللہ ہو جائے کہ اُس کے نفس میں اُس کے ہی نفس کے لیے کوئی
شے باقی نہ رہے اور اس کے قلب میں اللہ تبارک و تعالیٰ کے علاوہ کچھ نہ سایا ہو جیسا کہ اللہ تعالیٰ

ل وه شے جو پہلے بھی اور پھر پیدا کی گئی مخلوق ع پیدا ہونے والی چیز سے پیدا کرنے والا ،خالق

# من الأسرار کیکی [85] کیکی نصل نبر 12 کیکی

(حدیثِ قدسی میں ) فرما تاہے:

﴿ لَا يَسَعُنِي اَرُضِي وَلَا سَمَا أِنْ بَلْ يَسَعُنِي قَلْبُ عَبْدِي الْمُؤْمِنِ

ترجمہ: نہ میں زمین میں ساتا ہوں نہ آسان میں بلکہ اپنے مومن بندے کے قلب میں ساجاتا ہوں۔
اور مومن سے مرادوہ (شخص) ہے جس کا قلب بشری صفات سے صاف اور غیر (ماسو کی اللہ) سے فالی ہو گیا ہواوراس کے قلب میں ذات ِ قت تعالیٰ کاعکس ساگیا ہو۔ حضرت بایزید بسطامی رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا:

﴿ لَوْ أَنَّ الْعَرْشَ وَمَا حَوْلَهُ الْقِي فِي زَاوِيَهِ مِنْ زَوَايَا قَلْبِ الْعَادِ فِ مَا أَحَسَّ بِهِ ترجمه: عرش اوراس كاطراف ميں جو پچھ بھی ہے اگروہ عارف کے قلب کے گوشوں میں سے کسی ایک گوشے میں رکھ دیا جائے تو اُسے احساس تک نہ ہو۔

پس جو (اللہ تبارک و تعالیٰ کے ) محبین ہے محبت کرتا ہے وہ آخرت میں ان کے ساتھ ہوگا اور اُن کی محبت کی علامت ہے ہے کہ انہیں اہلِ اللہ فقر اکی صحبت (میں رہنے) کی محبت اور لقائے حق تعالیٰ کا اشتیاق ہوتا ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے حدیثِ قدسی میں فرمایا:

اللَّهُ وَاللَّهُ وَ الْكَبْرَارِ إِلَى لِقَائِنُ وَإِنِّيْ لَاَشَدُّ شَوْقًا إِلَيْهِمُ اللَّهِمُ

ترجمہ: نیکوکار میرے دیدار کے مشاق ہوتے ہیں اور میں اُن (نیکوکاروں) سے بڑھ کران کا مشاق ہوتا ہوں۔

اور جو (باطنی ) لباس وہ (فقرا) پہنتے ہیں وہ تین طرح کا ہے جس کا ذکر تیسری فصل (جسموں میں ارواح کے تصرف) میں آ چکا ہے اور اُن کے اعمال کی حالت یہ ہے کہ مبتدی کے عمل میں اچھائی (خیر) اور برائی (شر) دونوں حالتیں غیر مستقل ہیں۔ متوسط کے عمل میں اچھائی (خیر) کے مختلف رنگ مثلاً انوار شریعت، طریقت اور معرفت غیر مستقل طور پر پائے جاتے ہیں اور ان کے مفاق رنگ مثلاً انوار شریعت، طریقت اور معرفت غیر مستقل طور پر پائے جاتے ہیں اور ان کے وہ طالب جو ابھی راوسلوک کی ابتدا میں ہو تا یعنی وہ بھی خیر کی طرف مائل ہوتا ہے بھی شرکی طرف سے یعنی وہ شریعت، مقام طریقت، مقام معرفت کے مطابق کم یا زیادہ ہوتی ہے۔

کے لباس بھی غیر مستقل اور مختلف رنگوں کے ہوتے ہیں مثلاً سفید، نیلگوں اور سبز۔ اور منتہی کا عمل سورج کے نور کی مانند سب رنگوں سے خالی ہوتا ہے جو کوئی بھی رنگ قبول نہیں کرتا۔ اسی طرح اس کا (باطنی ) لباس بھی سیاہ رنگ کی مانند کوئی رنگ قبول نہیں کرتا۔ اور بینو رِمعرفت پر پڑے جاب کے فناہونے کی علامت ہے جبیبا کہ رات سورج کے نور کے لیے نقاب ہے (اسی طرح اس کا جسم اس کے باطنی نور کے لیے نقاب ہے) جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالی نے فرمایا:

﴿ وَجَعَلْنَا الَّيْلَ لِبَاسًا ٥ وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا (النبا-11-10)

ترجمہ:اورہم نے رات کولباس اور دن کو ذریعۂ معاش بنایا۔

اس میں ایک لطیف اشارہ ہے جس میں عقل اور علم کا ایک خاص جو ہر ہے۔ نیز اس طرف اشارہ ہے کہ اہلِ قرب کے لیے دنیا کی زندگی قید خانہ ،غربت ،غم ،غصہ ،محنت ومشقت اور ظلمت (کی مثل) ہے جبیبا کہ حضور علیہ الصلوق والسلام نے فرمایا:

🕸 ٱلدُّنْيَاسِجُنُ الْمُؤْمِنِ

ترجمہ: دنیامومن کے لیے قیدخانہ ہے۔

پس (مومن کے لیے) اس عالم ظلمت میں ظلماتی کیاس ہی بہتر ہے۔ سیجے حدیث شریف میں حضور علیہ الصلا قال السلام سے روایت ہے کہ:

البَلَا مُوَّكُلُ عَلَى الْأَنْدِيمَاءُ وَالْآوُلِيمَاءُ فَالْآمُفَلُ ثُمَّ الْآمُفَلُ الْمُفَلُ الْمُفَلِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

ا وہ طالبِ حق جوراہِ سلوک کی انتہا پر پہنچ چکا ہو۔ تا یعنی جس طرح قید خانہ میں قیدی کیلئے مخصوص لباس ہے اس طرح اس دنیامیں بھی مومن کی پاک اور آزا دروح کے لیے جسم کاظلماتی لباس ہے۔

#### الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ 87 ﴿ 88 الْأَسْرَارِ ﴿ ﴿ 88 ﴿ \$4** فَصَلَ نَبِرِ 1**2 ﴿ ﴿ ﴿ \$4**

کی موت کی وجہ سے حیاتِ ابدی سے محروم ہو گئے ہیں اور بیسب عظیم مصائب میں سے ہے۔
ایسے شخص کے لیے (جو بیسب کھو چکا ہو) تمام عمر سوگواروں جیسالباس پہننا ضروری ہے کیونکہ وہ
اپنی آخرت کی منفعت کو کھو چکا ہے۔ بیسب مراتب ایسے ہی ہیں جیسے کسی عورت کا شوہر فوت ہو
جائے جس کے لیے اللہ کا تھم ہے کہ وہ چار ماہ اور دس دن ما تمی لباس پہنے کہ اس کی دنیاوی منفعت
فوت ہوگئی ہے لیکن آخرت کے ماتم کی مدت غیر متنا ہی ہے۔

حضورعليهالصلوة والسلام نے فرمایا:

🍪 ٱلْمُخْلَصُونَ عَلَى خَطَرٍ عَظِيْمٍ

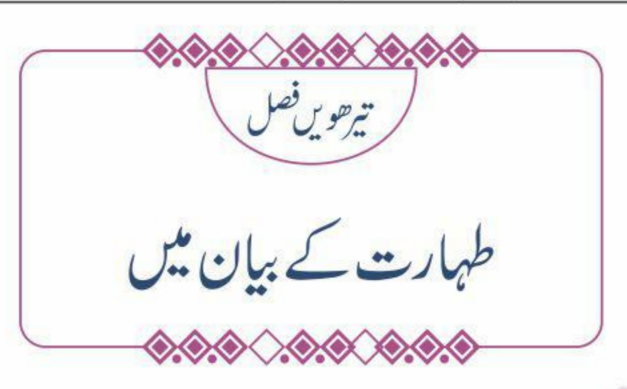
ترجمہ: (اللہ کے )مخلصین کوظیم خطرات درپیش رہتے ہیں۔

پس بیسب فقراور فنا کی صفت ہے۔ حدیث میں آیا ہے:

ترجمہ:فقر دونوں جہان میں چہرے کی روسیا ہی ہے۔

اس کا مطلب سے ہے کہ فقر ذات حق تعالیٰ کے چبرے کے نور کے علاوہ کوئی رنگ قبول نہیں کرتا کہ (فقر کی ) سیابی مجبوب کے چبرے پرکا لے تل کی مانند ہے جواس کے جمال اور حسن کو بڑھادیتا ہے اور جب اہل قرب حق تعالیٰ کے جمال کی طرف نظر کرتے ہیں تو اس کے بعد اُن کی آئکھوں کا نور اللہ کے سواکسی کو و کھٹا گوار انہیں کرتا اور وہ حق تعالیٰ کے سواکسی کو محبت سے نہیں و کھٹے کہ دونوں جہان میں ان کا محبوب اور مطلوب اللہ تعالیٰ ہے۔ اور نہ بی وہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور چیز کا ارادہ کرتے ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو اپنی معرفت اور وصال کے لیے پیدا فر مایا۔ پس انسان کے لیے واجب ہے کہ دونوں جہانوں میں وہ چیز طلب کرے جس کے لیے اُس کو پیدا فر مایا گیا ہے ، کہیں ایسا نہ ہو کہ اس کی عمر لا یعنی کا موں میں ضائع ہو جائے اور مرنے کے بعد اُسے عمر شائع کرنے کے باعث (حق تعالیٰ کے سامنے ) نادم ہونا پڑے۔

# **88 کیکی برالاً برار کیکی 88 کیکیک کیکیک**



طہارت دوطرح کی ہے۔ ظاہری طہارت شریعت کے پانی سے حاصل ہوتی ہے اور باطنی طہارت تو بہ، تلقین مرشد، تصفیہ اور طریقت کی راہ اختیار کرنے سے حاصل ہوتی ہے۔ پس جب نجاست کے اخراج کے باعث شریعت کا وضوائوٹ جائے تو پانی سے (وضوکی) تجدید کرنا واجب ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا:

ترجمہ: جس نے وضوکوتازہ کیااللہ تبارک وتعالیٰ نے اُس کےایمان کوتازہ کیا۔

حضورعليهالصلوة والسلام نے مزيد فرمايا:

﴿ ٱلۡوُضُوۡءُعَلَى الۡوُضُوۡءُنُوۡرٌ عَلَى نُوۡرٍ

ترجمہ: وضو پروضوکرنا گویا نور پرنور ہے۔

پس جب افعال ذمیمہ اور اخلاق رذیلہ مثلاً تکبر، عجب ،حسد، کینہ، غیبت، چغلی، بہتان اور جھوٹ اور (ظاہری اعضا) آئکھ، کان، ہاتھ اور پاؤل کی خیانت سے باطنی وضوٹوٹ جائے جیسا کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا: الْعَیْدَانِ تَزْینیّانِ ترجمہ:'' آئکھیں بھی زنا کرتی ہیں' تواس کی تجدید کے لیے آخری عمر تک اِن مفسدات سے بچی تو بہ کرے اور ندامت کے باعث خود کو ملامت اور استخفار کرے اور وہ اشغال اختیار کرے جن سے باطل کا قلع قمع ہوجائے۔ عارف کو چاہیے کہ ان

# الأسرار المجيف المالي الأسرار المجيف 13 المجيف الموادي المجيف المحيف الموادي المجيف الموادي المحيف الموادي الم

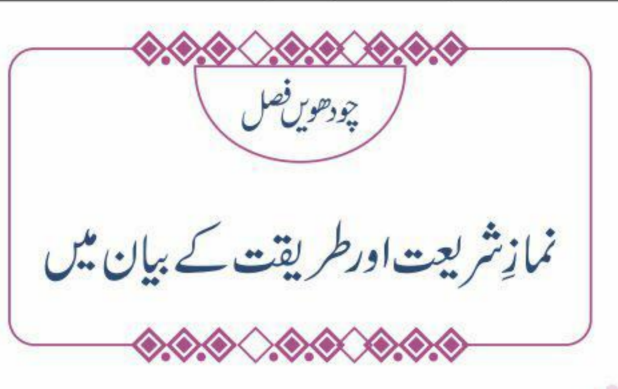
آ فات (جن سے باطنی وضوٹوٹ جا تا ہے ) سے اپنی تو بہ کی حفاظت کرے تا کہ اس کی نماز کامل ہو جائے جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فر مایا:

هُذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ آوَّابٍ حَفِيْظٍ (ق-32)

ترجمہ: یہی ہے جس کاتم سے وعدہ کیا گیا ہے ہراُس کے لیے جواللہ کی طرف رجوع کرنے والا اور (اپنی تو بہ کی) حفاظت کرنے والا ہے۔

ظاہری وضو کے لیے تمام دن اور رات کا وقت ہے جبکہ باطنی وضو کا وقت تمام عمر کے لیے دائگی ہے۔ عمر سے مرادد نیاوآ خرت کی عمر ہے اور باطنی عمر کے لیے کوئی انتہائییں۔

# 



نمازِشریعت وہ ہے جس کاعلم اللہ تعالی کے اس فرمان کافیظُوا علی الصَّلَوَاتِ وَالصَّلُو وَالْوَسُطِی (البقرہ-238) ترجمہ: ''اپنی نمازوں کی حفاظت کرواور (خاص کر) وسطی نمازی' میں دیا گیا ہے۔ نمازِشریعت سے مرادوہ نماز ہے جو ظاہری اعضا اور جسمانی حرکات سے ارکانِ نماز جیسے قیام، نمازِشریعت سے مرادوہ نماز ہے جو ظاہری اعضا اور جسمانی حرکات سے ارکانِ نماز جیسے قیام، قر اُت، رکوع، جود، قعود اور آواز والفاظ سے اداکی جاتی ہے اس لیے اللہ تعالی نے اپنے فرمان کافیظ وَ الصَّلُو اللَّهِ اللَّهُ الصَّلَو اللَّهُ الصَّلَا عَلَی الصَّلُو اللَّهِ اللَّهُ الصَّلُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الرجوفِلِي میں (صلو ق کے لیے) جمع کالفظ (الصَّلُو قِالُوسُطی میں دیا گیا ہے اور جوفِلی طریقت قلب کی دائی نماز ہے جس کاعلم اس آیت و الصَّلُو قِالُوسُطی میں دیا گیا ہے اور جوفِلی نماز ہے کیونکہ قلب کوجسم کے وسط میں دائیں اور بائیں پہلو کے درمیان اور بالائی اور زیریں (حصہ) کے درمیان اور سعادت اور شقاوت کے درمیان پیدا کیا گیا ہے۔ حضور علیہ الصلاق والسلام نے فرمانا:

﴿ آنَّ قُلُوْبَ بَنِيُ اٰدَهَر بَيْنَ اِصْبَعَيْنِ مِنْ اَصَابِعِ الرَّحْمِنِ يُقَلِّبُهَا كَيْفَ يَشَاءُ ترجمہ: بنی آ دم کے قلوب اللہ کی انگلیوں میں سے دوانگلیوں کے درمیان ہیں وہ جیسے جا ہتا ہے (قلوب کو) پھیردیتا ہے۔

دوانگلیوں سے مراد قہر (جلال) اورلطف (جمال) کی صفات ہیں۔ پس اس آیت اور حدیث سے یہ بات واضح ہوگئی کہ اصل نماز قلبی نماز ہے۔ پس جب انسان اس قلبی نماز سے غافل ہوجا تا ہے تو

# الأسرار **هذه (91 هذه ن**صل نبر 1**4 هذه (9**

اُس کی نماز فاسد ہوجاتی ہے اور جس کی قلبی نماز فاسد ہوگئی اس کی ظاہری نماز بھی فاسد ہوجاتی ہے۔اسی کے لیے حضور علیہ الصلوق والسلام نے فرمایا:

الاصلوة الله بعضور القلب ترجمه: حضور قلب ك بغير نما زنهيس موتى ـ

چونکہ نمازی (نماز میں) اپنے ربّ کی مناجات کرتا ہے اور مناجات کامحل (مقام) قلب ہے اور جب نمازی (نماز میں) اپنے ربّ کی مناجات کرتا ہے اور ظاہری نماز کو بھی ، کیونکہ قلب جب قلب غافل ہوجا تا ہے تو وہ (باطنی) نماز کو باطل کر دیتا ہے اور ظاہری نماز کو بھی ، کیونکہ قلب اصل (یعنی بنیاد) ہے اور باقی (اعضا) اس کے تابع ہیں جبیبا کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا:

﴿ إِنَّ فِيْ جَسَدِ ابْنِ ادْمَر لَمُضْغَةً فَإِذَا صَلُحَتْ صَلُحَ الْجَسَلُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَلَتُ فَسَلَ الْجَسَدُ كُلُّهُ آلَا وَهِيَ الْقَلْبُ

ترجمہ:اولادِآ دم کےجسم میں ایک گوشت کا لوتھڑا ہے جب وہ درست ہوجا تا ہے تو پوراجسم درست رہتا ہےاور جب وہ بگڑ جاتا ہے تو پوراجسم بگڑ جاتا ہے بےشک وہ قلب ہے۔

نمازِشریعت کے لیے سارے دن اور رات میں پانچ اوقات (مقرر) ہیں اور (اس کی ادائیگی کے لیے) سنت طریقہ میہ کہ کہ اس نماز کو مسجد میں امام کی اقتدامیں باجماعت اور کعبہ کی طرف متوجہ ہو کر بلاریا اور نمائش ادا کیا جائے۔

نمازِ طریقت دائمی نماز ہے جوتمام عمر کے لیے (اداکی جاتی) ہے اوراس کی مسجد قلب ہے اوراس کی مسجد قلب ہے اوراس کی جماعت تمام باطنی قو توں کو جمع کرنا اور باطن کی زبان سے تمام اسمائے تو حید کے ذکر میں مشغول ہونا ہے۔ قلب میں (حق تعالی کے حضور حاضر ہونے کا) شوق اس کا امام ہے اور اس کا قبلہ مضرت احدیث جل جلالۂ اور جمالِ صدیت ہے اور وہی حقیقی قبلہ ہے۔ قلب اور روح دونوں اس

لے بعن قلبی نماز حق تعالیٰ کے چبرے کو دیکھ کرا داہوتی ہے اور نمازی کا حقیقی قبلہ بے نیاز ذات ِحق تعالیٰ کے جمال کا دیدار ہے۔

#### من الأسرار کی الکا مراد کی الکا مراد کی الکا مراد کی الکا کی ا

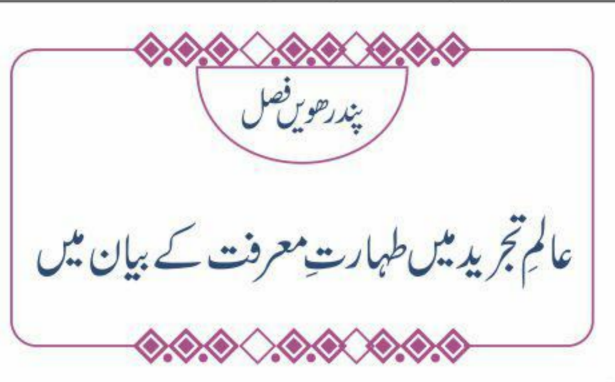
نماز میں دائمی طور پرمشغول رہتے ہیں کیونکہ قلب کے لیے نینداورموت نہیں بلکہ یہ نینداور ہیداری میں بھی ( ذکرحِق میں )مشغول رہتا ہے۔

قلبی نماز حیاتِ قلب کے ساتھ بغیر آ واز اور قیام وقعود کے (ادا ہوتی) ہے بینی قلب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی متابعت میں اللہ تعالیٰ سے اس کا فرمان ایٹاک نَعْبُدُ وَایٹاک نَسْتَعِیْنُ ترجمہ:
ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھ سے ہی مدد ما تکتے ہیں'' کہہ کر مخاطب ہوتا ہے۔
تفسیر قاضی میں ان آیات کے متعلق آیا ہے کہ بیعارف کے اُس حال کی طرف اشارہ ہے جس میں وہ حالتِ غیب سے حضرت احدیث سجانۂ وتعالیٰ میں پہنچ جاتا ہے اور اس فرمان کا مستحق بن جاتا ہے جس میں جب حس میں حضور علیہ الصلاق والسلام نے فرمایا:

الْآنُدِينَا وَالْآوُلِيّا وَيُصَلُّونَ فِي قُبُودِهِ مَرَكَمَا يُصَلُّونَ فِي يُبُوتِهِ مَرَ كَمَا يُصَلُّونَ فِي يُبُوتِهِ مَر اللّهُ وَالْكُولِيّا وَيُحَالُونَ فِي يُبُوتِهِ مَرول مِيل (مُجَى ايسے ہى) نماز ادا كرتے ہيں جيسے اپنے گھرول ميں نماز ادا كرتے ہيں جيسے اپنے گھرول ميں نماز ادا كرتے ہيں جيسے اپنے گھرول ميں نماز ادا كرتے ہيں جيسے ا

یعنی اپنے زندہ قلوب کے ساتھ اللہ تبارک و تعالیٰ کی مناجات میں مشغول رہتے ہیں۔ جب ظاہر ی و باطنی دونوں نمازیں جمع ہوجائیں تو نماز مکمل ہوجاتی ہے اور اس کا اجرِ عظیم روحانی طور پر قرب حق جبکہ جسمانی طور پر درجات (یعنی جنت) ہیں۔ ایسانمازی ظاہر میں عابد اور باطن میں عارف ہوتا ہے اور اگر حیات قلب حاصل نہ ہونے سے نماز طریقت نماز شریعت کے ساتھ جمع نہ ہوسکے تو وہ نماز ناقص ہے اور اس کا اجر قرب نہیں بلکہ محض درجات ہیں۔

# **4.4.4) الأسرار 4.4.4) 93 (4.4.4) 93 (4.4.4)**



عالم تجرید میں طہارت ِمعرفت کی دواقسام ہیں۔معرفت ِصفات کے لیے طہارت اورمعرفتِ ذات کے لیے طہارت۔

معرفتِ صفات کے لیے طہارت تلقینِ مرشداوراساء کے (دائمی) ذکر سے نقوشِ بشریت اور حیوانیت سے قلب کو صفاتِ حیوانیت سے قلب کے آئینہ کو صاف کر لینے کے بغیر حاصل نہیں ہوتی جس سے چشمِ قلب کو صفاتِ الہمیہ کے نور سے ایسی نظر حاصل ہو جاتی ہے کہ وہ اس (نظر) سے قلب کے آئینہ میں جمالِ الہی کے عکس کا مشاہدہ کرتی ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلو ق والسلام نے فرمایا:

اللهؤمِنُ يَنْظُرُ بِنُوْدِ اللهُ تَعَالى ترجمه: مومن الله تعالى كنورسے ديجها ہے۔

اللَّهُ وَمِنْ مِنْ أَقُّ الْقَلْبِ
ترجمہ: مومن قلب کا آئینہ ہے۔
حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے مزید فرمایا:

ا سلطان العاشقين 'خادم سلطان الفقر حضرت بخی سلطان محمد نجيب الرحمٰن مدخله الاقدس اپنی تصنيف مبارکه''مش الفقرا''ميں تجريد کی تعريف ان الفاظ ميں فرماتے ہيں'' تجريد بيہ ہے کہ طالب (سالک) ہرايک مقام سے نکل کرتنها ہوگيا اورنفس وشيطان سے اس نے خلاصی پائی۔مقام حضور ہميشہ اس کے مدِنظرر ہتا ہے'۔ (ممس الفقرا)

#### مين الأسرار هين 94 هين فصل نبر 15 هين

العَالِمُ يُنَقِّشُ وَالْعَارِفُ يُصَقِّلُ

ترجمہ:عالم نقش کرتاہے جبکہ عارف صیقل کرتاہے۔

پس جب اساء کے دائمی ذکر ہے ( قلب کے آئینہ کا ) تصفیہ کممل ہوجا تا ہے تو (طالب کو ) قلب کے آئینہ میں صفات ِ الہیہ کے مشاہدہ سے معرفتِ صفات حاصل ہوجاتی ہے۔

معرفتِ ذات کے لیے طہارت بارہ اسائے تو حید میں سے آخری تین اساء کے چیئم ہر میں دائمی ذکر کرنے کے بغیر حاصل نہیں ہوتی ۔ پس تو حید کے نور سے چیئم ہر کوالی نظر حاصل ہوتی ہے دائمی ذکر کرنے کے بغیر حاصل نہوتی ہے تو بشریت پگھل کر مکمل طور پر فنا ہو جاتی ہے۔ پس بیا کہ جب انوار ذات کی بجلی ہوتی ہے تو بشریت پگھل کر مکمل طور پر فنا ہو جاتی ہے۔ پس بیا سے سال اللہ تبارک و تعالی نے اور فنا الفنا کا مقام ہے کیونکہ یہ جلی تمام انوار کومٹادیتی ہے جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالی نے فی ان

عُلُّ شَيْءً هَالِكَ إِلَّا وَجُهَهُ (القَّصَ -88) كُلُّ شَيْءً هَالِكَ إِلَّا وَجُهَهُ (القَّصَ -88)

ترجمہ:ہرشے کوفنا ہے سوائے اس (اللہ) کے چہرہ کے۔

الله تبارك وتعالى نے مزيد فرمايا:

اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْمِتُ وَعِنْدَةً أُمُّ الْكِتَابِ (الرمد-39)

ترجمہ:اوراللہ جس (چیز) کو جا ہتا ہے مٹادیتا ہے اور (جس چیز کو جا ہتا ہے) قائم رکھتا ہے اور اس کے پاس اُم الکتاب ہے۔

پس روحِ قدسی نورِ الہی سے بقا پاتی ہے اور بغیر کسی کیفیت اور تشبیہ کے اس کی طرف، اُسی سے، اُس کے ساتھ، اُس میں اُسی کے لیے دیکھتی ہے۔جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فر مایا:

النيس كَمِثْلِهِ شَيْحٌ (الثوري - 11)

ترجمہ: اُس(اللہ) کی مثل کوئی شے ہیں۔

اس وفت صرف نورِ مطلق ہی باقی رہ جاتا ہے اور اس ہے آگے (کے معاملہ) کی خبر دینا (کسی کے

### الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ 95 ﴿ ﴿ ﴿ فَعَلَ** مُبِرَالاً مَرَار **﴿ ﴿ 95 ﴿ ﴿ 95 ﴿ فَعَلَ** مُبِرَالاً مَرَادِ الْعَ

لیے) ممکن نہیں کیونکہ بیعالم محویت ہے جہاں نہ توعقل باقی رہتی ہے کہ پچھ خبر دے سکے اور نہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی (اس مقام کا) محرم ہے۔جبیبا کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

إِنْ مَعَ اللهِ وَقُتُ لَا يَسَعُ فِيهِ مَلَكُ مُقَرَّبُ وَلاَ نَبِيُّ مُّرُسَلٌ

ترجمہ: میرااللہ نتارک و تعالیٰ کے ساتھ ایک وقت ایسا بھی ہے جس میں نہ کسی مقرب فرضتے کی گنجائش ہےاور نہ کسی نبی ورسول کی۔

يس بيعالم تجريد ہے جس ميں غيرالله كي تنجائش نہيں۔ جيسا كەاللە تبارك وتعالى نے فرمايا:

المَّةُ تَعِلُ إِلَىَّ الْمَالِكَ الْمُنْالِقِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمِنْ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُ

ترجمه: تجرداختيار كرواور مجھے پالو۔

تجرید سے مراد صفاتِ بشریت سے مکمل فنا ہے اور اس عالم (عالم محویت) میں صفاتِ الہیہ سے متصف ہوکر بقاحاصل کرنا ہے۔جیسا کہ حضور علیہ الصلوٰ ۃ والسلام نے فرمایا:

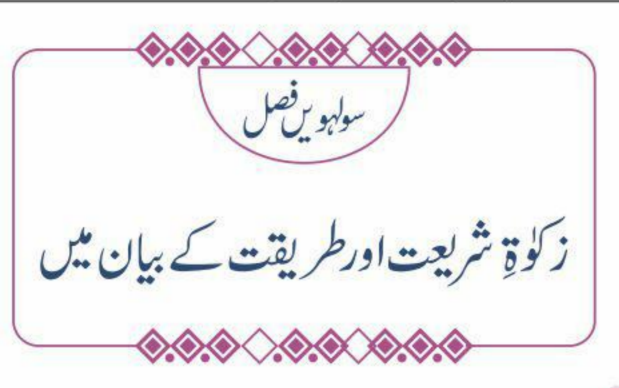
WW.Sultan.u

🛞 تَخَلَّقُوْا بِأَخْلَاقِ اللهِ تَعَالَى

ترجمه:الله كـاخلاق ہے متخلق ہوجاؤ۔

يعنى صفات الهميه سے متصف ہوجاؤ۔

### الأمرار ١٠٠٠ 96 هيمه 96 ميرالأمرار ١٠٠٠ و 96 ميرالأمرار



ز کوۃِ شریعت بیہ ہے کہ دنیا میں جو مال کمائے تو مقررہ نصاب میں سے ہرسال معینہ وقت پر مصارفِ زکوۃ کوعطا کرے اور زکوۃِ طریقت بیہ ہے کہ آخرت کی کمائی (نیک اعمال) سے فقرائے دین اور مساکین اُخروی کوعطا کرے اور اس زکوۃ کوقر آن میں صدقہ کا نام دیا گیا ہے جیسا کہ اللہ تبارک وتعالی نے فرمایا:

المَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءُ (الوب-60)

ترجمہ:صدقات فقراکے لیے ہیں۔

یعنی پیفتی سے فقیر کے ہاتھ میں پہنچنے سے پہلے ہی اللہ کے ہاتھ میں پہنچ جاتے ہیں۔اس سے مراداللہ تعالی کا (اس صدقہ کو) قبول کر لینا ہے اور پیر (زکوۃ) دائی ہے اور (زکوۃ طریقت سے مراد) ایصال ثواب ہے۔ پس جب انسان اللہ کی رضا کی خاطر آخرت کی کمائی (یعنی نیک اعمال) میں سے گناہ گاروں کو (ثواب) بخش دیتا ہے تو اللہ اس کے وہ سب گناہ جو اس نے صدقہ ،نماز ، روزہ ، جی شہیج تحلیل میں نیاوت اور دیگر نیک اعمال کی ادائیگی کے دوران کیے تھے،معاف فرما دیتا ہے تو اس کی اپنی ذات کے لیے پچھ ثواب نہیں بچتا۔ پس وہ فرما دیتا ہے تو اس کی اپنی ذات کے لیے پچھ ثواب نہیں بچتا۔ پس وہ مفلس ہو جاتا ہے اور اللہ تعالی ایس سے اس کی اپنی ذات کے لیے پچھ ثواب نہیں جو اسلاۃ مفلس ہو جاتا ہے اور اللہ تعالی ایس سے اور مفلسی کو پیند کرتا ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلاۃ

ل زكوة كمستحق افرادمصارف زكوة كبلات بين ع طلب وفكرحق تعالى

# الأسرار **هجه 97 هجه ف**ال نبر 16 **هجه ف**

والسلام نے فرمایا:

اللهُ فَلِسُ فِي آمَانِ اللهِ تَعَالَى فِي النَّارَيْنِ اللَّهِ اللَّارَيْنِ

ترجمہ:مفلس دونوں جہان میںاللّٰد کی امان میں ہوتا ہے۔

اورحضرت رابعه عدوبيرضي الله عنها فرماتي ہيں:

﴿ الهِيْ مَا كَانَ نَصِيْنِيْ مِنَ الدُّنْيَا فَأَعْطِهُ لِلْكَافِرِيْنَ وَمَا كَانَ نَصِيْنِيْ مِنَ الْعُقْبِي فَأَعْطِهُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ فَلَا أُرِيْدُمِنَ الدُّنْيَا إِلَّاذِكْرَكَ وَلَامِنَ الْعُقْبِي إِلَّا رُؤْيَتَك

ترجمہ: الہی! دنیامیں جو پچھ میرے نصیب میں ہے وہ کا فروں کوعطا فر مادے اور جو پچھ آخرت میں میرے نصیب میں ہے وہ کا فروں کوعطا فر مادے اور جو پچھ آخرت میں میرے نصیب میں ہے وہ مونین کوعطا فر مادے کیونکہ میں دنیا میں تیرے ذکر اور آخرت میں تیرے دیدار کے سوا پچھ نہیں جا ہتی۔

پس (حقیقی) بندہ وہ ہے کہ جو کچھاس کے ہاتھ میں ہے وہ اللّٰد کی راہ میں دے دیتو قیامت کے دن اللّٰہ تبارک و تعالیٰ اس کی تمام نیکیوں کے بدلہ میں اُس جیسی دس نیکیاں عطا کرے گا جیسا کہ فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

آنَ جَأَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهْ عَشْرُ اَمْثَالِهَا (الانعام-160)

ترجمہ:جوکوئی ایک نیکی لائے گااس کے لیے اُس جیسی دس (نیکیاں) ہوں گی۔ اور اس زکوۃ کا مقصد یہ بھی ہے کہ قلب کونفسانی صفات سے پاک کیا جائے جیسا کہ فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

🕸 قَلْ ٱفْلَحَ مَنْ زَكُّهَا (الشَّس-9)

ترجمہ: فلاح پائی انہوں نے جنہوں نے اپناتز کیہ کرلیا۔

فرمانِ فق تعالیٰ ہے:

﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقُرِضُ اللَّهَ قَرُضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيْرَةً (البقره-245) ترجمہ: کون ہے وہ جواللہ کو قرضِ حسنہ دے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ اس کے لیے اس دینے کومزید برڑھا

# الأسرار **ه. الأسرار ه. الأسرار ه. اله. 18 المديد الماسرار ه. المديد الم**

وے۔

اس دائر ہمیں قرض سے مراد بیہ ہے کہ اللہ کی راہ میں اپنے مال اور نیکیوں میں سے بغیر منت کے محض ربّ کریم کی شفقت کے لیے اس کی مخلوق پرا حسان کرے جبیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فر مایا:

﴿ لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالْآذٰى (البقره-264)

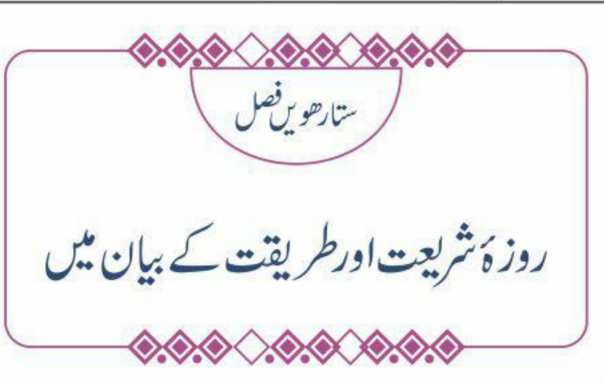
ترجمه:اپنے صدقات کواحسان جتلا کراورایذادے کر باطل نہ کرلیا کرو۔

یعنی اللہ کی راہ میں اس خرچ کے بدلے میں دنیانہ طلب کر وجیسا کہ اللہ عرق و جل نے فرمایا:

﴿ لَنُ تَنَالُوا الَّهِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ( ٱلْمِران-92)

ترجمه: تم ہرگز بھلائی کونہ پہنچو گے جب تک تم (راوحق میں) وہ ندخر چ کروجہے تم محبوب رکھتے ہو۔

# هه الأسرار هه ۱۹۹ ۱۹۹ هه ۱۹۹ ۱۹۹



روزہ شریعت دن میں کھانے، پینے اور جماع کرنے سے باز رہنا ہے اور روزہ طریقت ہے کہ (انسان) دن اور رات، ظاہری و باطنی طور پراپنے تمام اعضا کو حرام اور ممنوعہ چیزوں اور برائیوں مثلاً محجب وغیرہ سے رو کے اور اگر وہ ان مذکورہ بالا تمام افعال میں سے کسی ایک (فعل) کا بھی ارتکاب کرے گاتوروزہ طریقت باطل ہوجائے گا۔ پس روزہ شریعت کے لیے وقت مقرر ہے اور روزہ طریقت عمر بھر کے لیے وقت مقرر ہے اور روزہ طریقت عمر بھر کے لیے دائمی ہے۔حضور علیہ الصلاق والسلام نے فرمایا:

وَرُبَّ صَائَمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ صَوْمِهِ إِلَّا الْجُوْعُ وَالْعَطْشُ

ترجمہ:اور بہت سے روز ہ دارا لیے ہیں جنہیں ان کے روز ہ سے سوائے بھوک اور پیاس کے پچھ حاصل نہیں ہوتا۔

ای لیے کہا گیا کہ کتنے ہی روزہ دارا یہ ہیں جوافطار کرنے والے ہیں اور کتنے ہی افطار کرنے والے ہیں اور کتنے ہی افطار کرنے والے ایس اور کتنے ہی افطار کرنے والے ایس جوروزہ سے ہیں۔ یعنی اپنے اعضا کومنا ہی اورلوگوں کو ایذا دینے سے رو کتے ہیں جیسا کہ اللہ تبارک وتعالی نے فرمایا:

الصَّوْمُ إِنْ وَانَا آجُزِیْ بِهِ (حدیثِ قدی)
ترجمہ: روزہ میرے لیے ہے اوراس کی جزامیں خود ہوں۔

ل شریعت میں حرام اور ممنوعه باتیں

# پر الأسرار پر 100 پر 10 المبر 17 پر 10 پر 17 پر 10 پر 19 پر 10 پر 19 پر 19 پر 19 پر 19 پر 19 پر 19

حضورعليهالصلوة والسلام نے فرمایا:

لِلصَّائِمِ فَرُحَتَانِ فَرُحَةٌ عِنْدَالْإِفْطَارِ وَفَرُحَةٌ عِنْدَارُؤْيَتِهِ

ترجمہ:روزہ دار کے لیے دوخوشیاں ہیں۔ایک خوثی افطار کی اور دوسری خوثی روئیت ( دیدارِحق تعالیٰ ) کی۔

اللّٰد تعالیٰ اپنے فضل وکرم ہے ہمیں بھی (پیخوشیاں)عطافر مائے۔

الملِ شریعت کہتے ہیں کہ افطار سے مرادغروب آفتاب کے بعد کھانا پینا ہے اور روئیت سے مرادعید
کی شب جاند کا دیکھنا ہے۔ الملِ طریقت کہتے ہیں کہ افطار سے مراد جنت میں داخل ہونا ہے اور
اس میں جونعمتیں ہیں ان سے روزہ افطار کرنا ہے اللہ تعالی اپنی نعمتوں میں سے ہمیں اور آپ کوعطا
فرمائے۔ روئیت سے مراد قیامت کے دن ہمتر کی نگاہ سے اللہ تعالیٰ کا دیدار کرنا ہے۔ اللہ تعالیٰ
اپنے فضل وکرم سے ہمیں اور آپ کو بھی اپنادیدار نصیب فرمائے۔

روز ہُ حقیقت بیہ ہے کہ قلب کو ماسویٰ اللہ تعالیٰ ہے پاک کیا جائے اور بیتر کوغیر اللہ کی محبت اور مشاہدہ سے پاک کیا جائے جبیبا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فر مایا:

الْأَنْسَانُ سِرِّ ئُ وَانَاسِرُّةُ

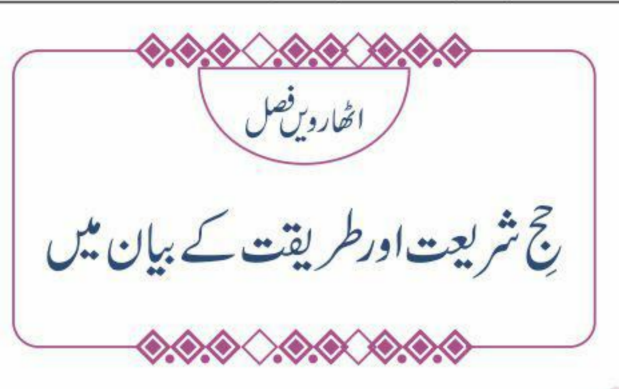
ترجمہ:انسان میرابیر ہےاور میں انسان کا بیر ہوں۔

پس برتر الله تعالی کے نور سے ہے لہذا اس کا میلان غیر الله کی طرف ہر گزنہیں ہوتا اور اسے دنیا اور آخرت میں الله تعالیٰ کے سوا پچھ بھی محبوب، مرغوب اور مطلوب نہیں۔ اگر وہ غیر الله کی محبت میں مبتلا ہوجائے تو روز ہ حقیقت فاسد ہوجا تا ہے اور اُس روز ہے کی قضایہ ہے کہ دنیا اور آخرت میں الله سبحان و تعالیٰ کی محبت اور دیدار کی طرف (دوبارہ) لوٹ جائے جیسا کہ الله تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

الصَّوْمُ إِنْ وَانَا آجُزِئ بِهِ

ترجمہ:روز ہمیرے لیے ہےاوراس کی جزامیں خودہوں۔

# الأسرار المحالية (101 المحالية المحالي



جِج شریعت: جِج شریعت بیہ کے کہتمام شرائط اور ارکان کے ساتھ بیت اللّٰد کا جج کیا جائے یہاں تک کہ (حاجی کو) جج کا ثواب حاصل ہو جائے۔لیکن اگر شرائط (کی ادائیگی) میں کسی قشم کا نقص واقع ہو جائے توجی کا ثواب ناقص اور (حج) باطل ہو جاتا ہے کیونکہ اللّٰہ تعالیٰ نے اپنے فرمان میں حج کو (بغیر کسی نقص کے) کامل کرنے کا تھم فرمایا ہے:

﴿ وَآيَمْتُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِللهِ ﴿ (البقره-196)

ترجمہ:اوراللہ کے لیے جج اور عمرہ کو کمل کرو۔

جج کی شرائط بیہ ہیں: سب سے پہلے احرام باندھنا، مکہ میں داخل ہونا، طواف قدوم کرنا، عرفات میں وقوف کرنا، عرفات میں وقوف کرنا، من مزدلفہ میں رات گزارنا، منی میں قربانی کرنا، حرم میں داخل ہونا، کعبہ کے گرد سات مرتبہ طواف کرنا، آبِ زم زم پینا اور مقام ابراہیم خلیل اللہ پر دورکعتیں واجب الطّواف رطھنا۔

ان (شرائط کی ادائیگی) کے بعد وہ سب چیزیں حلال ہو جاتی ہیں جواللہ تعالیٰ نے احرام ( کی حالت) میں حرام قرار دی تھیں۔پس (حاجی کے لیے) اس حج کی جزاجہنم سے رہائی اوراللہ تعالیٰ

لے متحد حرام میں داخل ہونے کے وقت جو طواف کیا جاتا ہے سے میدانِ عرفات میں رک کر جج کا خطبہ سننا جہاں ظہرا ورعصر کی نماز جمع کرکے پڑھی جاتی ہے۔

# 

كے قبر سے امان پانا ہے جبیبا كەللاتعالى نے فرمایا:

وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ امِنًا (آلِ عران-97)

ترجمہ:اورجواس (کےحرم) میں داخل ہواوہ امان پا گیا۔

اس کے بعد طواف صدر اور پھراپنے وطن کو واپسی ہے۔اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ کو اس (جِج شریعت) کی تو فیق عطافر مائے۔

جے طریقت: جے طریقت میں زادِراہ اور سواری سب سے پہلے صاحب تلقین (مرشد کامل اکمل)
کی تلاش اور اس سے تلقین حاصل کرنا ہے اور پھر (ذکر کے) معنی پرنظر رکھتے ہوئے زبان سے دائی ذکر کرنا ہے اور ذکر سے مراد زبان سے لا الله الله کاذکر کرنا ہے۔ جب قلب کو (دائمی) حیات حاصل ہوجائے تو باطن میں ذکر حق تعالیٰ میں مشغول ہوجانا چا ہے یہاں تک کہ سب سے پہلے اسمائے صفات کے دائمی ذکر سے (قلب کا) تصفیہ ہوجائے جس کے باعث جمالِ حق تعالیٰ کی صفات کے انوار سے (باطن میں) کعبہ سر ظاہر ہوجائے جسیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے کی صفات کے انوار سے (باطن میں) کعبہ سر ظاہر ہوجائے جسیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے حضرت ابراہیم اور حضرت اسماعیل علیہم السلام کو تکم فرمایا:

اَنْ طَهِّرَا بَيْتِي للِطَّالِيْفِيْنَ (البقره-125)

ترجمہ: میرے گھر (بیت اللہ) کوطواف کرنے والوں کے لیے پاکیزہ رکھو۔۔۔۔ آخرتک سے پس ظاہری کعبہ مخلوقات میں سے طواف کرنے والوں کے لیے صاف کیا جاتا ہے اور باطنی کعبہ خالق کے مشاہدہ کے لیے ساف کیا جاتا ہے اور اس ( ذات ِ قل تعالی ) کا جلوہ دیکھنے کے لیے کعبۂ باطن کو ماسوئ فالق کے مشاہدہ کے لیے کعبۂ باطن کو ماسوئ ( اللہ کے سوا ) سے طہارت دی جائے، پھر روحِ قدسی کے نور سے احرام باندھا جائے اور قلب

ا مسجد حرام سے رخصت ہونے کے وقت بیت اللہ کا آخری الوداعی طواف ع باطن میں اسائے صفات کے دائی اورائی طواف ع باطن میں اسائے صفات سے متصف ہوا جائے ذکر میں مشغول ہونے سے مراد ہے کہ صفاتی اساء مثلاً الرحمٰن ، الرحیم ، لطیف وغیرہ کی صفات سے متصف ہوا جائے ۔ اسائے الہید کی صفات سے متصف ہونا صرف مرشد کامل اکمل کی صحبت اور این صفات سے متصف ہونا صرف مرشد کامل اکمل کی صحبت اور مہر پانی سے ممکن ہے۔ سے طواف کرنے والول کے علاوہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس آیت مبارکہ میں رکوع کرنے والوں اوراء تکاف کرنے والوں کا بھی ذکر فرمایا ہے۔

# يسر الأسرار کېږې 103 کېږې فصل نبر 18 کېږې

کے تعبہ میں داخل ہوا جائے اور پھر دوسرے اسم'' اُلٹ ہے'' کے دائی ذکر کے ساتھ طواف قد وم کیا جائے اور عرفات قلب جو کہ مناجات کا مقام ہے، میں تیسرے اسم' ہو ۔ وقت ساسم '' درخی سن نے ذکر کے ساتھ وقوف کیا جائے اور پھر فواد کے مزدلفہ میں آئے اور پانچویں اسم '' حق '' اور چھٹے اسم'' قوم '' کو (ذکر میں) جمع کرے اور منی لیعنی مقام بسر میں آئے جو حرمین کے درمیان ہے اور اس کے مابین وقوف کرے اور ساتویں اسم'' قہار '' کے دائی ذکر سے (منی لیعنی مقام مسر میں) نفس مطمئنہ کی قربانی کرے کہ بیاسم فنا کا باعث اور کفر کے جاب کو کھو لنے والا سے جو بیا کہ حضور علیہ الصلو ق والسلام نے فرمایا:

الكُفْرُ وَالْإِيْمَانُ مَقَامَانِ مِنْ وَّرَآءُ الْعَرْشِ وَهُمَا جَابَانِ بَيْنِ الْعَبْدِ وَرَبِّهِ
 عَزَّشَانُهُ آحَدُهُمَا اَسُوَدُو الْاخَرُ آئِيَضُ

ترجمہ: کفراورایمان عرش سے آگے کے دومقامات ہیں اور بید دونوں (مقامات) بندے اوراس کے رب کے درمیان حجاب ہیں اور دونوں میں سے ایک کارنگ سیاہ اور دوسرے کا سفید ہے۔
اس (قربانی) کے بعد حلق کے ہے یعنی آٹھویں اسم کے ذکر سے روح قدمی کا صفاتِ بشریت سے حلق کرے (یعنی ان سے نجات حاصل کرے) اور پھرنویں اسم کے ذکر سے حرم بسر میں داخل ہو جائے اوراء تکاف کرنے والوں کا دیدار کرے اور دسویں اسم کے ذکر سے مقام قرب اور انسیت جائے اوراء تکاف کرنے والوں کا دیدار کرے اور دسویں اسم کے ذکر سے مقام قرب اور انسیت (محبت) میں اعتکاف کرے اور بلاکیف و تشبیہ پاک و بے نیاز اور بلندشان والے رب کے جمال

ا جب طالب تمام صفاتی اساء کواپنے قلب میں جاری کر لیتا ہے یعنی صفاتِ الہی سے متصف ہونے کے باعث اس کے قلب کا تصفیہ ہوجاتا ہے تو 'الله' کی ذات اس میں جلوہ گر ہوتی ہے۔ یہاں الله کو دوسرااسم کہا گیا ہے حالانکہ بیاللہ کا اسمِ اوّل ہے لیکن یہاں دوسرااسم کہنے میں بیہ حکمت پوشیدہ ہے کہ پہلے انسان میں اللّٰہ کی صفات ظاہر ہوتی ہیں اور بعد میں ذات ہے ہے 'حکو' تک پہنے جانا سے ذات حق تعالیٰ کی اپنے ہی باطن میں حق الیقین کے ساتھ پہچان حاصل کرنا سے ہے ذات حق تعالیٰ کی اپنے ہی باطن میں حق الیقین کے ساتھ پہچان حاصل کرنا سے ہے ذات حق تعالیٰ کے ساتھ تی وقیوم ہوجانا کے اسمِ قہاری تحلیات سے نفس کو ہمیشہ ہمیشہ کے لیے فنا کر دینا جو اللہ اور بندے کے درمیان حجاب ہے ۔ کے سرمنڈ انے کے مل کو حلق کہتے ہیں، یعنی صفاتِ بشریت سے نجات حاصل کرنا۔

# پوچه بسر الأسرار **کیکی السرار کیکی الا** المحکی فصل نبر 18 **کیکی**

کا دیدارکرے اور پھر گیارھویں اسم مع چھا سائے فروعات کے دائمی ذکر سے سات طواف کرے اور (طواف کرنے کے دائمی ذکرنے کے بعد) ہارھویں اسم کے ذکر کے پیالے میں بدستِ قدرت (پاکیزہ) شراب پیئے جیسا کہاللہ تبارک وتعالی نے فرمایا:

وَسَقَاهُمُ رَبُّهُمُ شَرَابًا طَهُورًا (الدهر-21)

ترجمہ:اوران کاربّ انہیں پا کیزہ شراب بلائے گا۔

پھر چہرۂ حق تعالیٰ سے نقاب اُٹھ جاتا ہے اور ( کسی بھی قشم کی ) تشبیہ سے پاک ذات ( یعنی اللہ تعالیٰ ) کواسی کے نور سے دیکھتا ہے اور بیاللہ تعالیٰ کے اس فر مان کا مطلب ہے:

مَاعَيْنٌ رَآتُ وَلَا أُذُنَّ سَمِعَتُ وَلاَ خَطَرَ عَلى قَلْبِ بَشَرٍ

ترجمہ: جوکسی آنکھنے دیکھااور نہ کسی کان نے سنااور نہ ہی کسی بشر کے قلب پراس کا خیال گزرائے بینی بغیر حروف اور آواز کے واسطہ کے اللہ تعالی سے کلام کرتا ہے اور کسی بشر کے قلب پر (ان کیفیات کا) خیال نہ گزرنے سے مراداللہ تعالی کا دیداراوراس سے خطاب کا ذوق ہے۔
پس اللہ نے جن چیزوں کو حرام کیا تھاوہ حلال ہوجاتی ہیں اور اسائے تو حید کی تکرار سے برائیاں نیکیوں میں بدل جاتی ہیں۔

فرمانِ حق تعالی ہے:

﴿ مَنْ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّا يَهِمُ حَسَنَاتٍ (الفرقان-70)

ترجمہ: جو (سیخی) تو بہ کرے اور ایمان لائے اور نیک اعمال کرے پس اللہ اس کی برائیوں کوئیکیوں

یا نفس کی مکمل فنا کے بعد دیگر تمام اساء کے دائی ذکر سے مراد طالب کی ذات میں اللہ کی ذات اور تمام صفات کا ظاہر ہوجانا ہے۔ تا عارفین کو قرب حق میں وہ مقام حاصل ہوتا ہے جو نہ سوچا جاسکتا ہے اور نہ ہی کسی کے وہم و گمان میں آسکتا ہے۔ تا قرب حق کے سفر میں طالب حق کو تصفیہ قلب کے لیے بہت می حلال چیزوں کو بھی ترک کرنا پڑتا ہے تا کہ قلب میں کسی قتم کی لذت اور خواہش باقی نہ رہے۔ قرب حق میں پہنچ کروہ سب چیزیں جو پہلے ترک کرنا پڑتا ہے تا کہ قلب میں کسی قتم کی لذت اور خواہش باقی نہ رہے۔ قرب حق میں پہنچ کروہ سب چیزیں جو پہلے ترک کی گئی تھیں ، حلال ہوجاتی ہیں۔

# الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ 18 ﴿ \$ \$ \$ \$ اللَّهُ اللّ**

میں بدل دیتا ہے کے

اور پھروہ نفسانی تصرفات ہے آزاد ہوجا تا ہےاور خوف وغم سے امان پاجا تا ہے جبیبا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمایا:

الدّرجہ: بے شک اللہ کے ولیوں کو نہ تو کوئی خوف ہوتا ہے اور نہ ہی کوئی خمر۔

ترجمہ: بے شک اللہ کے ولیوں کو نہ تو کوئی خوف ہوتا ہے اور نہ ہی کوئی غم۔

اللہ تعالی اپنے فضل اور جودو کرم سے جمیں بھی یہ (جی طریقت) نصیب فرمائے۔

پھر تمام اساء کی تکر ارسے طواف صدر ہے اور بارھویں اسم کے ذکر سے اپنے اصلی وطن عالم قدس اور عالم احسن تقویم میں واپس لوٹنا ہے اور بیر (مقام) عالم یقین سے متعلق ہے اور بیرتا و بلات وائرہ زبان اور عقل کے اندر ہیں اور جو (مقامات) اس سے آگے ہیں اس کی خبر دینا (کسی بشر کے دائرہ زبان اور عقل کے اندر ہیں اور جو (مقامات) اس سے آگے ہیں اس کی خبر دینا (کسی بشر کے لیے) ممکن نہیں اور زبان اور جو (مقامات) کی طاقت رکھتے ہیں جیسا کہ حضور علیہ الصلا قان (مقامات کے انوار وتجلیات کو ہر داشت کرنے) کی طاقت رکھتے ہیں جیسا کہ حضور علیہ الصلا قوال اللام نے فرمایا:

﴿ اَنَّ مِنَ الْعُلُومِ كَهَيْئَةِ الْمَكْنُونِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا الْعُلَمَا عُلِلْهِ الْعُلَمَ اللهِ الْعُلَمَ اللهُ الْعُلَمَ اللهُ الْعُلَمَ اللهُ اللهُو

پس جب وہ (علماءِ ربانی) اس (پوشیدہ و باطنی علم) کے متعلق گفتگو کرتے ہیں تو اہلِ عزت اس کا انکار نہیں کرتے کیونکہ عارف جو بات بھی کرتا ہے وہ حقیقی (اور باطنی) ہوتی ہے اور عالم جو بات بھی کرتا ہے وہ سطحی (اور ظاہری) ہوتی ہے۔ پس عارف کاعلم اللہ تعالیٰ کا سِر ہے جس کواللہ کے سوا

ا یعنی جوقر بوق تعالی کی طلب کرے اور اپنے گنا ہوں سے تو بہ کر کے تصدیق بالقلب سے ایمان لائے جو کہ معرفتِ حق تعالیٰ سے ہی ممکن ہے، تب ہی برائیاں نیکیوں میں بدلتی ہیں ورنہ زبانی اقرار اور ظاہری تو بہ سے اللہ یاک اگر جا ہے تو گنا ہوں کوتو بخش دیتا ہے گر برائیاں نیکیوں میں نہیں بدلتیں۔

# الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ**

كوئى نہيں جانتا۔ فرمانِ حق تعالى ہے:

﴿ وَلَا يُحِينُ طُونَ بِشَيْ عِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ (البقره-255)

ترجمہ:اوروہ اس کے علم میں ہے سی چیز کا احاطہ بیں کرسکتے مگرجس قدروہ حیا ہتا ہے۔

یعنی وہ انبیاءاوراولیاء ہیں (جن کی رسائی وہ اپنے علم تک کرتا ہے )۔

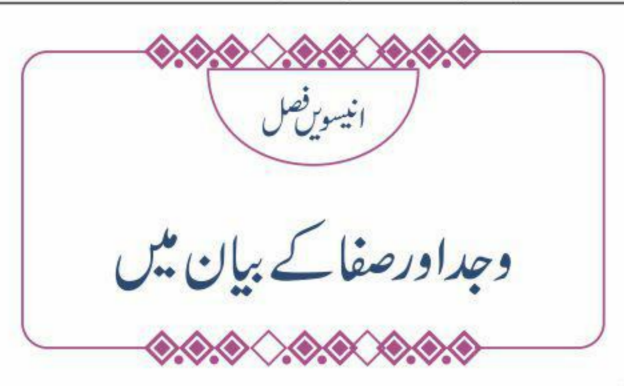
﴿ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَآخُفٰى ٥ اللهُ لَآ اللهُ إِلَّا هُوَ ۚ لَهُ الْاَسْمَآءُ الْحُسْنَى (ط-8-7)

ترجمہ: پس (اللہ) ہمخفی اور پوشیدہ چیز کو جانتا ہے۔اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور تمام اچھے نام اسی

کے ہیں۔

اورالله بی (سب) جانتا ہے۔

# **٨٠٨٠٠** برالأبرار ٨٠٨٠ 107 ٨٠٨٠ ١٥٦ ٨٠٨٠



#### الله تعالیٰ نے فرمایا:

الله عَلَيْ الله عَلَوْدُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَجَّهُمُ ثُمَّ ثُمَّ تَلِيْنُ جُلُودُهُمُ وَقُلُوبُهُمُ إلى فَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

الله تعالی نے مزید فرمایا:

﴿ اَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدُرَةُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُوْرٍ مِّنْ رَّبِهِ طَ فَوَيْلٌ لِّلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِّنْ ذِكْرِ اللهِ (الزمر-22)

ترجمہ: جس کا سینہ اللہ تعالیٰ نے اسلام کے لیے کھول دیاوہ اپنے ربّ کی طرف سے نور پر ہے۔ پس ان لوگوں کے لیے ہر بادی ہے جن کے دل ذکرِ اُللّٰهُ سے غافل ہو گئے ہیں۔ ''۔۔۔''

حضورعليه الصلوة والسلام نے فرمایا:

نيز فرمايا:

الله المُقَالِّةُ مِّنْ جَنْهَاتِ الْحَقِّ تَوَازُنُ عَمَلِ الشَّقَلَيْنِ جَنْهَان كَ الْمَالِ كَ برابر ہے۔ ترجمہ: حق تعالیٰ کے جذبات میں سے ایک جذبہ دونوں جہان کے اعمال کے برابر ہے۔

### الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ مِلَا اللَّهُ مِلَا اللَّهُ مِلَا اللَّهُ مِلَا اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِل**

- مَنْ لَا وَجُدَالَهٰ لَا حَيْوَةً لَهُ
- ترجمہ: جس میں وجد نہیں اس میں زندگی نہیں۔
- حضرت جنید بغدادی رحمته الله علیه فر ماتے ہیں:
- الوجدُاإذَا صَادَفَ فِي الْبَاطِنِ مِنَ اللهِ تَعَالَى يُؤرِثُ سُرُورًا آؤحزَنًا
- ترجمہ: وجد جب الله تعالیٰ کی طرف سے باطن میں راہ پاتا ہے تو سرور یاغم پیدا کرنے کا باعث بنتا
- وجددوطرح کاہوتا ہے جسمانی اورروحانی ہے جسمانی وجدنفسانی ہوتا ہے جوجسمانی قوت (شہوات)

  ے ساتھ تحریک میں آتا ہے اور شوق (عشق حقیق اور دیدار الہی کی چاہت) کے بغیر (پیدا ہونے والا) روحانی غلبہ محض ریا، بناوٹ اور شہرت کے لیے ہوتا ہے اور (وجد کی) بیتم بالکل باطل ہے کیونکہ اس کا اختیار کرنا غیر مغلوب اور غیر مسلوبے ہے اوراس قتم کے وجد کی موافقت جائز نہیں۔ روحانی وجدوہ ہے جوشوق کی قوت کے ذریعہ روحانی تقویت کا باعث ہے اورا چھی آواز میں کی گئ قرآت قرآن یا موزوں شعر یا پُر اثر ذکر سے پیدا ہوتا ہے اوراس سے جسم میں قوت اور اختیار باقی نہیں رہے اور یہ (وجد) رحمانی ہے اور اس کی موافقت اختیار کرنا مستحب ہے۔ اس (وجد) کی طرف اللہ کے اس فرمان میں اشارہ ہے:
- کی فَبَیْ عِبَادِ کَ الَّذِیْنَ یَسْتَمِعُوْنَ الْقَوْلَ فَیَتَّبِعُوْنَ آخَسَنَهُ ﴿ (الزمر18-17) ترجمہ: پس (اے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) خوشخبری ہے میرے ان بندوں کے لیے جو (میری) بات غور سے سنتے اوراس کی بہترین اتباع کرتے ہیں۔

اسی طرح عشاق اور (روحانی) طیور کی آوازیں اور پُرمعانی صدائیں سب روح کی قوت کا باعث ہیں اور اس قتم کے وجد میں نفس اور شیطان مداخلت نہیں کر سکتے کیونکہ شیطان نفسانی ظلمانیت میں تو تصرف کرسکتا ہے مگر رحمانی نورانیت میں نہیں کہ اس میں وہ (شیطان) پانی میں نمک کی مانند پکھل تصرف کرسکتا ہے مگر رحمانی نورانیت میں نہیں کہ اس میں وہ (شیطان) پانی میں نمک کی مانند پکھل

ل بیوجدنہ تو کسی باطنی شوق کے غلبہ ہے ہوتا ہے اور نہ ہی جسم کے اختیار کے سلب ہونے ہے ہوتا ہے۔

### الأسرار المجيف المال المراد المجيف 109 المجيف فصل نبر 19 **المجيف**

جاتا ہے جیسے کلمہ لا حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ سے پَکُسل جاتا ہے۔ حدیث شریف میں آیا ہے:

﴿ فَفِيْ قِرَائَةِ الْاَيَاتِ وَالْاَشُعَارِ الْحِكْمَةِ وَالْمَحَبَّةِ وَالْعِشْقِ وَالْاَصُوَاتِ الْحُزُنِيَّةِ قَوْدُو الْعِشْقِ وَالْاَصُوَاتِ الْحُزُنِيَّةِ قَوَّةٌ نُورَانِيَّةٌ لِلرُّوْحِ فَالُوَاجِبُ اَنْ يَصِلَ النُّورُ إِلَى النُّورِ وَهُوَ الرُّوْحُ

ترجمہ: آیات کی قرائت، اشعارِ حکمت، محبت وعشق اور پُر درد آوازیں روح کی نورانی قوت کا باعث ہیں۔ پس واجب ہے کہ (ان کی تقویت سے ) نور ، نور یعنی روح سے ملے۔ اللّٰہ تعالیٰ نے فرمایا:

الطَّيِّبَأْتُ لِلطَّيِّبِيْنَ (الور-26)

ترجمہ:اور پاکیزہ(نفس) پاکیزہ(روح) کے لیے ہے۔

اوراگر وجد شیطانی اورنفسانی ہوتو اس میں نورنہیں بلکہ ظلمت ، کفراور گمراہی ہوتی ہے۔ پس ظلمت، ظلمت، کفراور گمراہی ہوتی ہے۔ پس ظلمت، ظلمت یعنی نفس سے بل جاقی ہے اوراپنی ہم جنس سے ہی قوت پاتی ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے فر مایا:

الْخَبِينُ قَاتُ لِلْخَبِينُ ثِنَ (النور-26)

ترجمہ:خبیث(نفس)خبیث(روح)کے لیے ہے۔ اس(قتم کےوجد)میںروح کے لیے ہرگز کوئی قوت نہیں۔

پس روحانی وجد میں دوطرح کی حرکات ہوتی ہیں نوع اختیاری اور نوع اضطراری۔ اختیاری حرکات اس انسان کی حرکات کی مانند ہیں جس (انسان) کے جسم میں نہ کوئی غم ہے اور نہ ہی کوئی مرض اور ہیاری۔ اس قتم کی سب حرکات غیر شرعی ہیں ( کیونکہ بیانسان فنس کی خواہش کے تحت خود اختیار کرتا ہے)۔ اور اضطراری حرکات وہ ہیں جو کسی دوسر سبب مثلاً قوت روح سے حاصل ہوتی ہیں اور فنس ان کے پیدا کرنے کی قوت نہیں رکھتا کیونکہ بیح کات جسمانی حرکات پرغالب ہوتی ہیں جیسے ہنار کی حرکات جب غلبہ پاتی ہیں تو انسان ان (حرکات) کا متحمل ہونے سے عاجز آجا تا ہے اور ان حرکات یر بیات وہ وہ وہ دروحانی اور حقیقی ہو حرکات یر بے اختیار ہوجا تا ہے مگر جب روحانی حرکات غالب آجاتی ہیں تو وہ وجدر وحانی اور حقیقی ہو

# الأسرار **کیکی الاسرار کیکی (110 کیکیک** فصل نبر **19 کیکیک**

جاتا ہے۔وجداور ساع وہ دوآلات ہیں جوعشاق اور عارفین کے دلوں کومتحرک رکھتے ہیں اور حبین کی غذااور طالب کی (باطنی) قوت کا باعث ہیں۔حضورا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا:

إِنَّ السِّمَاعَ لِقَوْمٍ فَرُضُ وَلِقَوْمٍ سُنَّةٌ وَلِقَوْمٍ بِنُعَةٌ فَالْفَرْضُ لِلْخَوَاصِ
 وَالسُّنَّةُ لِلْمُحِبِّيْنَ وَالْبِنُعَةُ لِلْغَافِلِيْنَ

ترجمہ: بے شک ساع بعض لوگوں کے لیے فرض ، بعض لوگوں کے لیے سنت اور بعض لوگوں کے لیے سنت اور بعض لوگوں کے لیے بدعت ہے۔ پس میہ (ساع) خواص کے لیے فرض ، حبین کے لیے سنت اور غافلین کے لیے بدعت ہے۔ بس میں میں اور غافلین کے لیے بدعت ہے۔ بدعت ہے۔

حضورعليهالصلوة والسلام نے فرمایا:

﴿ مَنْ لَمْ يَتَحَرَّكُ بِالسِّمَاعِ وَاشْعَارِهِ وَالرَّبِيْعِ وَآزُهارِهِ وَالْعُوْدِ وَ آوْتَارِهِ فَهْنَا فَهُوَ الْوَبِيْعِ وَآزُهارِهِ وَالْعُودِ وَ آوْتَارِهِ فَهْنَا فَاسِلُ الْمِزَاجِ لَيْسَ لَهُ عِلَاجٌ فَهُو نَاقِصٌ عَنِ الْحِمَارِ وَالطُّيُورِ بَلْ عَنْ كُلِّ الْبَهَائِمِ فَاسِلُ الْمِزَاجِ لَيْسَ لَهُ عِلَى الْمَوْزُونَةِ وَلِنْلِكَ كَانَتِ الطُّيُورُ تَصْطَفُّ عَلَى رَأْسِ فَأَنَّ جَمِيْعَ ذَٰلِكَ يَتَاثَّرُ بِالنَّغَمَاتِ الْمَوْزُونَةِ وَلِنْلِكَ كَانَتِ الطُّيُورُ تَصْطَفُّ عَلَى رَأْسِ كَانَتِ الطُّيُورُ تَصْطَفُّ عَلَى رَأْسِ كَاوَدِ لِلسِّيمَاعِ صَوْتِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ .

ترجمہ: جوشخص سماع ،اشعار ، بہاراوراس کے شگوفوں ،عود اوراس کی تاروں سے وجد میں نہیں آتاوہ بدمزاج ہے اوراس کا کوئی علاج نہیں اور وہ گدھے اور پرندوں بلکہ تمام جانوروں سے کمتر ہے کیونکہ تمام جانورنغمات اور موزوں اشعار سے متاثر ہوتے ہیں اوراس کے پرندے حضرت داؤد علیہ السلام کی (دکش) آواز سننے کے لیےان کے سر پرجمع ہوجاتے تھے۔

حضورعليهالصلوة والسلام نے فرمایا:

الله مَنْ لَاوَجُدَالَهُ لَادِيْنَ لَهُ اللهِ مِنْ لَلهُ اللهِ مِنْ لَهُ اللهِ مِنْ لَهُ اللهِ مِنْ لَلهُ اللهِ مِنْ لَهُ اللهِ مِنْ لَهُ اللهِ مِنْ لَلهُ اللهِ مِنْ لَهُ اللهِ مِنْ لَلهُ اللهِ مِنْ لَلهُ اللهِ مِنْ لَلهُ اللهِ مِنْ لَهُ اللهِ مِنْ لَلهُ اللهِ مِنْ لَا مِنْ لِللهِ مِنْ لَلهُ اللهِ مِنْ لَا لِمُنْ لِللهِ مِنْ لَا لِمُنْ لِللهِ مِنْ لَا مِنْ لِلْ مُنْ لِلْ مُنْ لِللهِ مِنْ لِينْ لِللهِ مِنْ لِلْ مُنْ لِلْ لَوْجُدِّلُهُ لِلْ مِنْ لِلْ مُنْ لِلْ لِمُنْ لِلْ لِمُنْ لِلْ لِمُنْ لِلْ لِمُنْ لِلْ لِمُنْ لِلْ مِنْ لِللهِ مِنْ لِللهِ مِنْ لِلْ لِمُنْ لِلْ مِنْ لِللهِ مِنْ لِللهِ مِنْ لِللهِ مِنْ لِلْ لِمُنْ لِللْ مِنْ لِللْ مِنْ لِلْ لِمِنْ لِللهِ مِنْ لِللْ لِمُنْ لِلْ لِمِنْ لِللْ لِمِنْ لِللْ لللهِ مِنْ لِلْ لِمُنْ لِلْ لِمِنْ لِللْ لِمِنْ لِللْ لِمِنْ لِلْ لِمِنْ لِللّهِ مِنْ لِللْ لِمِنْ لِللّهِ مِنْ لِلْ لِمُنْ لِلْ لِمِنْ لِللّهِ مِنْ لِللّهِ مِنْ لِلْ لِمِنْ لِللْ لِمِنْ لِللّهِ لِمِنْ لِللْ لِمِنْ لِللّهِ مِنْ لِللْ لِمِنْ لِللّهِ مِنْ لِلْ لِمِنْ لِلْ لِمِنْ لِلْ لِمِنْ لِلْ لِمِنْ لِلْ لِمِنْ لِلْ لِمِنْ لِلْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْلّهِ لِمِنْ لِللْمِنْ لِلْمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِمِنْ لِلْمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمِنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمِنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِمِنْ لِلْمُنْ

ترجمه: جووجد مین نہیں آتااس کا کوئی دین نہیں۔

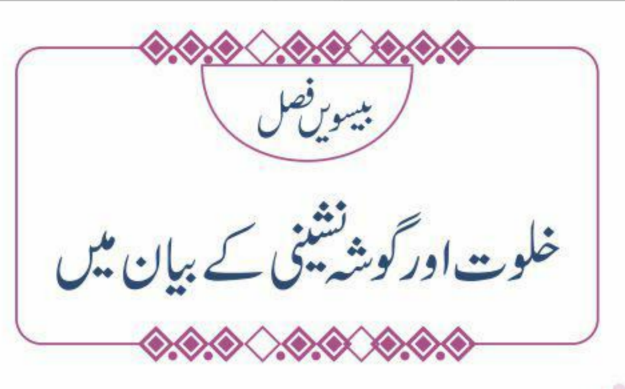
وجد کی دس وجوہات ہیںان میں ہے بعض جلی ( ظاہر ) ہیں جن کے اثر کا اظہار ( ظاہری ) حرکات

### الأسرار المجيري بسر الأسرار المجيري المال المجيري فصل نبر 19 **المجيري ف**صل نبر 1**9 المجيري المال**

سے ہوتا ہے اور بعض خفی (پوشیدہ) ہیں جن کے اثر کا اظہار جسم سے نہیں ہوتا مثلاً قلب کا ذکر الہی کرنا، قرآن کی قرآت اور اس سے آہ و بکا اور رنجیدگی اور خوف وغم اور تاسف و جیرت میں مبتلا ہونا اور ذکر الہی سے حسرت و ندامت اور ظاہر و باطن میں تبدیلی آنا اور اس سے اللہ تعالی کی رضا کی طلب اور شوق اور اس (تڑپ) سے حرارت، مرض اور پسینہ جاری ہونا۔

www.sultan-ul-faqr-publications.com

# 



خلوت دوطرح کی ہے ظاہری اور باطنی۔ ظاہری خلوت یہ ہے کہ (انسان) اپنے نفس اور اپنے بدن کولوگوں سے اس طرح الگ کرے کہ اپنے اخلاقی ذمیمہ سے انہیں ایذانہ پہنچا سکے اور نفسانی خواہشات اور ظاہری حواس کوترک کر لے جس سے اخلاص نیت، ارادہ موت اور قبر میں داخل ہونے کے تصور سے باطنی حواس کھل جائیں اور اس (خلوت) سے رضائے الہی کا حصول اور اپنے شرسے مونین اور مومنات کو بچانے کی نیت ہوج سیا کہ حضور علیہ الصلاق والسلام نے فرمایا:

- الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ يَدِهٖ وَلِسَانِهٖ وَكَفَّ لِسَانَهُ عَمَّا لَا يَعْنِيْهِ وَلِسَانِهِ وَكَفَّ لِسَانَهُ عَمَّا لَا يَعْنِيْهِ وَلِسَانِهِ وَكَفَّ لِسَانَهُ عَمَّا لَا يَعْنِيْهِ وَلِسَانِهِ وَكَفَّ لِسَانَهُ عَمَّا لَا يَعْنِيهِ وَلِسَانِ مَعْنُونَا رَبِينَ اوراس كَى زبان لا يعنى (بِمقصداورفضول) باتوں سے ركى رہے۔ لا يعنى (بِمقصداورفضول) باتوں سے ركى رہے۔
- سَلَامَةُ الْإِنْسَانِ مِنْ قِبَلِ اللِّسَانِ وَمُلَامَةُ الْإِنْسَانِ مِنْ قِبَلِ اللِّسَانِ وَكَفَّ عَيْنَيْهِ عَنِ الْخِيَانَةِ وَالنَّظْرِ إِلَى الْحَرَامِ وَكَنَا كَفَّ رِجُلَيْهِ وَالْذُنَيْهِ
   عَيْنَيْهِ عَنِ الْخِيَانَةِ وَالنَّظْرِ إِلَى الْحَرَامِ وَكَنَا كَفَّ رِجُلَيْهِ وَالْذُنَيْهِ

ترجمہ: انسان کی سلامتی زبان کی طرف سے ہے اور انسان کو ملامت بھی زبان کی طرف سے ہے اور (انسان کو حیا ہے کہ) اپنی آئکھوں کو خیانت سے اور اپنی نظر کو حرام سے رو کے اور اسی طرح ایپ یاؤں اور کا نوں کو بھی۔ ایپ یاؤں اور کا نوں کو بھی۔

يس حضور عليه الصلوة والسلام نے فرمايا:

# مين الأسرار هين (113 هين فصل نبر 20 هين

الْعَيْنَانِ تَزْنِيَانِ مِن اللهَ آخِرِ الْحَيْنِيْ فَ الْحَيْنِ الْحَيْنِ الْحَيْنِ الْحَيْنِ الْحَيْنِ الْحَيْنَ الْحَيْنَ اللَّهِ الْحَيْنَ اللَّهِ الْحَيْنَ اللَّهِ الْحَيْنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ان اعضائے زنا کا نتیجہ فہیجے صورت جبشی شخص ہے جو قیامت کے دن اُس (زنا کار) کے ساتھ کھڑا ہوگا اور اللہ کے پاس اس (زنا کار) کے خلاف گواہی دے گا اور اللہ شخص کا مواخذہ کرے گا اور در اللہ کے پاس اس (زنا کار) کے خلاف گواہی دے گا اور اللہ شخص کا مواخذہ کرے گا اور اللہ تو بہر لے اور اپنے نفس کو (اخلاقِ روز خ میں عذا ب دے گا۔ پس وہ شخص جو (ان گنا ہوں سے) تو بہ کر لے اور اپنے نفس کو (اخلاقِ روز یا ہے کے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

کی و تنهی النّه فُس عَنِ الْهَوْی ٥ فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِی الْهَاْوٰی ٥ (النازعات 41-40) ترجمہ: اوروہ (شخص) جس نے اپنفس کوہوا سے روکا تو اس کا ٹھکا نہ جنتِ ماوی ہے۔ (تو بہ کر لینے اور ہوائے نفس سے رکنے کے بعد) اس (حبثی) شخص کی صورت جنت کے غلمان کے بے ریش نوجوان کی خوبصورت صورت میں تبدیل ہو جاتی ہے اور وہ (تو بہ کرنے والا) اس (حبثی) کے شرسے نجات یا لے گا۔ خلوت گناہوں سے محفوظ رہنے کے لیے ایک قلعہ ہے (کیونکہ جب انسان گناہوں سے محفوظ ہو جاتا ہے) تو نیک اعمال ہی باقی رہ جاتے ہیں اور وہ نیکوکار بن جاتا ہے جسیا کہ اللہ تبارک و تعالی نے فرمایا:

﴿ فَمَنْ كَانَ يَرُجُوا لِقَآءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَّلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهَ آحَدًا (اللهف-110)

ترجمہ: پس جو محض اپنے ربّ کے لقا کی طرف رجوع کرتا ہے تو اُسے جا ہے کہ نیک اعمال کرے اور اپنے واحد رب کی عبادت میں کسی کوشریک نہ مطہرائے۔ اور باطن کی خلوت وہ ہے جس میں نفسانی اور شیطانی تفکرات قلب میں داخل نہیں ہو سکتے جیسے

لے بیدا یک طویل حدیث ہے جس میں حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے جسم کے ہرائیک حصے کا نام لے کرفر مایا کہ بیز نا کرتے ہیں مثلاً کان بھی زنا کرتے ہیں ، زبان بھی زنا کرتی ہے ، ہاتھ بھی زنا کرتے ہیں اور پاؤں بھی زنا کرتے ہیں۔ سے حساب کتاب سے ہواسے مرادنفس کی بیاریاں مثلاً مُجب ، تکبر ، کینہ ، بغض ، لا کچی ، جھوٹ ، چغلی وغیرہ۔

#### الأسرار المجيف المال المراد المجيف المال المجيف المال المراد المجيف المواد المجيف المواد المجيف الم

کھانے، پینے اور پہننے کی محبت، اہل وعیال اور حیوانات مثلاً گھوڑے وغیرہ کی محبت اور ریا، بناوٹ اور شہرت کی محبت۔

حضورعليه الصلوة والسلام نے فرمایا:

الشُّهُرَةُ افَةٌ وَكُلُّ مَا يَتَمَنَّا هَا وَالْخُمُولُ رَاحَةٌ وَكُلُّ مَا يَتَوَّقَاهَا ﴿ الشَّهُرَةُ افَةٌ وَكُلُّ مَا يَتَوَّقَاهَا

ترجمہ:شهرت(میں) آفت ہےاور ہرخص اس کاخواہشمند ہےاور گمنامی (میں)راحت ہےاور ہرکوئی اس ہے بختا ہے۔

اورنه ہی (خلوت نشین) اپنے اختیار سے اپنے قلب میں کبر، مجب ، بخل، حسد، غیبت، چغلی، کینه، غصہ وغضب اور اس جیسے دوسرے ذمائم کو داخل ہونے دے کیونکہ جب خلوت میں ان ذمائم میں سے کچھ قلب میں داخل ہوتا ہے تو خلوت اور قلب اور اس قلب میں احسان اور اعمالِ صالحہ فاسد ہو جاتے ہیں اور قلب ہر طرح کی منفعت سے محروم رہ جاتا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِيْنَ (يُسْ-81)

ترجمہ: بے شک اللہ مفسدین کے اعمال کی اصلاح نہیں فر ما تا۔

ہروہ مخص جس کے قلب میں ان مفسدات میں سے کچھ ہووہ مفسدین میں سے ہے بے شک ظاہر میں وہ اصلاح کاروں کی ہی صورت والا ہوجیسا کہ حضورعلیہ الصلوق والسلام نے فرمایا:

ٱلۡكِبَرُوالۡعُجَبُيُفُسِدَانِ الْإِنۡمَانَ

ترجمه: كبراورمُجب دونوںايمان كوفاسد كرديتے ہيں۔

الِّغِيْبَةُ أَشَدُّ مِنَ الزَّنَا ﴿ وَاللَّهُ مِنَ الزَّنَا

ترجمہ:غیبت زناہے بھی شدید (برائی) ہے۔

الْحَسَدُيَأَكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ الْحَارُ الْحَطَبَ

ترجمہ: حسد نیکیوں کوایسے کھا جاتا ہے جیسے آگ لکڑیوں کو کھا جاتی ہے۔

الفِتْنَةُ نَائِمَةٌ لَعَنَ اللهُ مَنْ آيُقَظَهَا ﴿ اللَّهُ مَنْ آيُقَظَهَا

### مين الأسرار کي العالم (115 کي فصل نبر 20 کي کي

ترجمہ: سوئے ہوئے فتنے کو جگانے والے پراللہ کی لعنت ہے۔

الْبَخِيلُ لَا يَدُخُلُ الْجَنَّةَ وَلَوْ كَانَ عَابِلًا الْجَنَّةَ وَلَوْ كَانَ عَابِلًا

ترجمه: بخیل جنت میں داخل نہیں ہوسکتا اگر چہوہ عابد ہی کیوں نہ ہو۔

الرِّيَا ُشِرُكَ خَفِيٌّ وَشِرُكُهُ كُفُرٌّ ﴾ الرِّيَا ُشِرُكُهُ كُفُرُّ

ترجمہ:ریاخفی شرک ہےاوراییا شرک کفرہے۔

الكَيْنُخُلُ الْجَنَّةَ نَمَّامٌ اللهُ الْجَنَّةَ فَمَّامُّ

ترجمه: چغل خورجنت میں داخل نہیں ہوگا۔

اوران (احادیث) کے علاوہ اخلاقِ ذمیمہ کی مذمت میں بہت می احادیث وارد ہوئی ہیں۔ پس سے (باطنی خلوت نشین کے لیے) احتیاط کا مقام ہے اور تصوف میں سب سے پہلامقصودان (اخلاق ذمیمہ) سے قلب کا تصفیہ اور نفس کا خواہشات سے قلع قمع کرنا ہے۔ پس جو خلوت ، ریاضت، خاموثی ، دائی ذکر ، محبت ، تو بہ واخلاص اور صحح سنی اعتقاد سے صحابہ کرام میں سے اپنے سلف صالحین فاموثی ، دائی ذکر ، محبت ، تو بہ واخلاص اور صحح سنی اعتقاد سے صحابہ کرام میں سے اپنے سلف صالحین اور مشاکخ میں سے تابعین اور مغلاءِ عاملین کی متابعت اختیار کرکے (ان برائیوں سے) اپنی اصلاح کر لیتا ہے اور تو بہ وتلقین اور مذکورہ بالاشرائط کی ادائیگی سے مومن بن کر خلوت نشین ہوتا ہے ، اس کی خلام مرک و باطنی حواس جمع ہوجاتے ہیں اور اس کی جلد نرم اور اس کی زبان پاک ہوجاتی ہے ، اس کے ظاہر کی و باطنی حواس جمع ہوجاتے ہیں اور اس کی اعمال کو اللہ تعالی اس کی دعا کو سنتا ہے جیسے وہ اللہ تعالی اس کی دعا اور ثناء اور عاجزی کو قبول کر تا ہے اور اس کی دعا کو سنتا ہے جیسے وہ ایخی اللہ تعالی اس کی دعا اور ثناء اور عاجزی کو قبول کرتا ہے اور اس کے صلے میں اپنے بند ہے کو اپنا قرب اور در جات عطافر ما تا ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالی نے فر مایا:

﴿ اِلَيْهِ يَضْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ ﴿ (فاطر-10) ترجمه: يا كيزه كلام اسى كى طرف چڙهتا ہے اور وہى صالح اعمال كو بلند فرما تا ہے۔

#### پوچه بير الأسرار **په پېچه 116 پېچېچه** فصل نبر 20 **پېچېچه**

پاک کلام سے مرادا پنی زبان کوذکر اور تو حیدِ حق تعالی کا آلہ بن جانے کے بعد لغویات سے محفوظ کرنا ہے اور اللہ تعالی فرما تاہے:

﴿ قَدُ اَفُلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ٥ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ٥ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُومُ مُونَ ٥ (البومون 3-1)

ترجمہ:ان مومنین نے فلاح پائی جواپی نمازوں میں خشوع پیدا کرنے والے ہیں اوروہ جوفضول باتوں سے پر ہیز کرتے ہیں۔

پس اللہ تعالی ان کے علم اور ممل کورفعت بخشا ہے اور عامل (نیک اعمال کرنے والے) کو مغفرت اور اپنی رضا سے اپنی رحمت اور قرب و در جات عطافر ما تا ہے۔ جب (باطنی) خلوت نشین کو بیر مراتب عاصل ہوجاتے ہیں تواس کا قلب سمندر کی طرح (وسیع) ہوجاتا ہے اور لوگوں کی ایذ ارسانی سے اس میں تغیر نہیں آتا جب ایک کے حضور علیہ الصلوقة والسلام نے فرمایا:

ا كُنْ بَحُرًا لَا تَتَغَيَّرُ ﴿

ترجمہ:سمندر( کی مانند) ہوجاؤجس میں کوئی تغیر نہیں آتا۔

نفسانی زمینیں اس (باطنی خلوت نشین کے قلب کے سمندر) میں ایسے فنا ہوتی ہیں جیسے فرعون اور اس کی آل سمندر میں غرق ہوئے ۔ پس اس میں شریعت کی کشتی سلامتی سے جاری ہوجاتی ہے اور روح قدسی اس (سمندر) کی تہہ میں غوطہ لگا کر حقیقت کے جوہر، معرفت کے موتی اور لطائف کے مرجان نکال لاتی ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

اَيْخُرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْ لُؤُ وَالْمَرْجَانُ (الرَّن - 22)

ترجمہ:ان دونوں ہے موتی اور مرجان نکلتے ہیں۔

اور بیسمندراس کوحاصل ہوتا ہے جو ظاہر اور باطن کے سمندر کو جمع کر لے جس کے بعداس کے قلب کے سمندر میں کوئی فساد ہر پانہیں ہوتا اور (باطنی خلوت نشین کی) تو بہ خالص علم نفع بخش اور

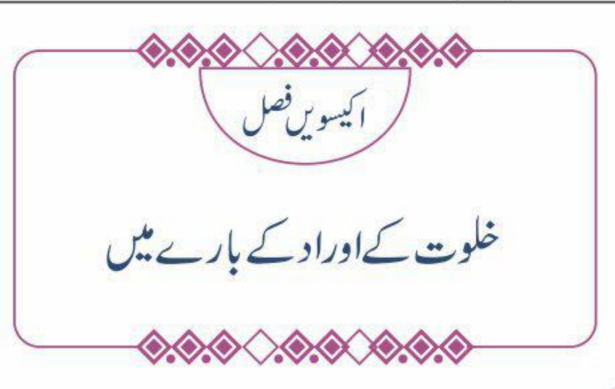
ل یعنی باطنی خلوت نشین کے وسیع قلب میں نفسانی بیاریاں فنا ہو جاتی ہیں۔

# الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ 20 ﴿ ﴿ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّ**

عمل پاک ہوجا تا ہےاوروہ ارادۃ مناہی کی طرف مائل نہیں ہوتا اورا گراس ہے کوئی غلطی اور بھول چوک ہو بھی جائے تو استغفار، ندامت اور یقین کے باعث ان (گناہوں) کی معافی ہو جاتی ہے۔

www.sultan-ul-faqr-publications.com

# مها الأسرار هه ۱۱۵ ۱۱۵ مها ۱۱۵ مها



خلوت نشین کو چاہیے کہ جب خلوت میں بیٹے تو اگر طافت رکھتا ہے تو روز بے رکھے اور پانچوں نمازیں اپنے اوقات پرسنت وشرا لکا اورار کان کی پابندی سے لوگوں کے ساتھ باجماعت ادا کر سے اور نصف شب کے بعد بارہ رکعات نمازِ تہجد پڑھے اور ہر دور کعت کے بعد سلام پھیرے کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: نمازِ شب دو دور کعت کرکے پڑھی جائے اور اس کے بعد تین رکعت نمازِ وترا داکی جائے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَمِنَ الَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ (نَ اسرائيل-79)

ترجمہ:رات کے کچھ حصے میں نماز تہجدادا کرواوراس کے ساتھ قر آن پڑھو۔

الله تعالیٰ نے فرمایا:

تَتَجَافى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ (التجده-16)

ترجمہ:ان کے پہلوبستر وں سے دوررہتے ہیں۔

اور طلوع آفتاب کے بعد دور کعت نماز اداکرے جو کہ نماز اشراق ہے اور اس کے بعد دور کعت نماز استعاذہ کی نیت سے اداکرے اور پہلی رکعت میں'' قُلْ اَعُوْذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ''تلاوت کرے اور رستعاذہ کی نیت سے اداکرے اور پہلی رکعت میں'' قُلْ اَعُوْذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ''تلاوت کرے اور رکعت نماز استخارہ دوسری رکعت میں' قُلْ اَعُوْذُ بِرَبِّ النَّاسِ'' تلاوت کرے اور اس کے بعد دور کعت نماز استخارہ

## الأسرار المجيري الأسرار المجيري (119 المجيري فصل نبر 2**1 المجيري فصل نبر 21 المجيري فصل نبر 21 المجيري فصل**

کی نیت سے اداکر ہے جس کی ہررکعت میں سورۃ فاتحا کی مرتبہ، آیت الکری ایک مرتبہ اور ' قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَدُّ ''سات مرتبہ پڑھے اور چھر کعات صلوۃ الضحیٰ (نمازِ چاشت) پڑھے جس میں اپنی مرضی ہے آیات اور سورت تلاوت کرے اور اس کے بعد دور کعت نماز کفارہ بول کی نیت سے ادا کرے جس کی ہر رکعت میں سورۃ فاتحا کی مرتبہ اور سورۃ کوثر سات مرتبہ پڑھے۔ پس بیر (نماز) کفارہ بول ہوگی اور عذا بے تبر سے نجات دے گی۔حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا:

﴿ اِسْتَنْزِهُوا مِنَ الْبَوْلِ فَإِنَّ عَامَةَ عَنَابِ الْقَبْرِ مِنْهُ تَرجمه: بيشاب عدورر موكه عذاب قبرعموماً اسى وجهست موتاب -

(اس کے علاوہ) چاررکعات نمازاداکرے۔اگردن میں پڑھےاور حقی ہے قوچاررکعات اکھی ادا کرے اوراگرشافعی ہے تو دودورکعات کرکے پڑھےاوراگررات کو پڑھے قوختی اورشافعی ہے دودورکعتیں کرکے پڑھے۔ بیصلوۃ التیج ہے اور حتی ندہب کے مطابق اگردن میں (بینماز) برٹھے تو بینیت کرے 'اللہ کے لیے صلوۃ التیج پڑھنے کی نیت کرتا ہوں' اور پھر تکبیر تح بیہ کہے اور پھر توجہ سے ثناء پڑھے اور توجہ (ثناء) کے بعد بندرہ مرتبہ شبختان الله وَالْحَيْدُ بِله وَ اَلْحَيْدُ بِله وَ اَلْحَيْدُ بِله وَ اَلَّا اِللّٰه وَاللّٰهُ اَلٰہ وَاللّٰهُ اَلٰہ وَاللّٰه اَلٰہ وَاللّٰہ وَالَ

لے دورانِ پیشاب بےاحتیاطی سے پیشاب کاجسم پرلگ جانااور کپڑوںاورجسم کانا پاک رہنا ہاعثِ عذاب ہےاس لیے دورکعت اس کے کفارہ کے لیےادا کیے جاتے ہیں۔

## الأسرار المجيف المال المراد المجيف الموادي المجيف الموادي المحيف الموادي المجيف الموادي المجيف الموادي المواد

پڑھے۔اور پھر قیام کرے اور تیسری اور چوتھی رکعت ادا کرے اور ہر رکعت میں تسبیحات پچھتر (75) مرتبہاور دورکعات میں ایک سو پچاس (150) مرتبہاور چار رکعات میں تین سو(300) مرتبہ پڑھی جائیں گی۔

شافعی مذہب کی روسے چاہے دن ہو یارات، بینت کرے''اللہ کے لیے دور کعت نماز سنت النتیج

کی نیت کرتا ہوں''اور پھر تکبیر تحریمہ کے اور پھر ثناء، سورۃ فاتحہ اور کوئی سورۃ پڑھے اور پھر پندرہ
مرتبہ بیج پڑھے اور پھررکوع کرے اور دس مرتبہ بیج پڑھے۔ پھر کھڑا ہوکر دس مرتبہ بیج پڑھے، پھر
سجدہ کرے اور دس مرتبہ بیج پڑھے۔ پھر قعدہ اولی میں دس مرتبہ اور پھر (دوسرے) سجدہ میں دس
مرتبہ بیج پڑھے پھر بیڑھ کر دس مرتبہ بیج پڑھے پھر التحیات آخر تک پڑھے اور سلام پھیرے اور اسی
طرح دوسری رکعت۔

خلوت نشین پرواجب ہے کہ بینماز ہرون اور رات میں پڑھے اور اگراس کی استطاعت نہیں رکھتا تو ہر مہینے ایک مرتبہ پڑھے اور اگراس کی ہمی استطاعت نہیں رکھتا تو ہر مہینے ایک مرتبہ پڑھے اور اگراس کی ہمی استطاعت نہیں رکھتا تو ہر مہینے ایک مرتبہ پڑھے اور اگراس کی ہمی استطاعت نہیں کی استطاعت نہیں رکھتا تو سال میں ایک مرتبہ سرور پڑھے اور اگراس کی ہمی استطاعت نہیں رکھتا تو تمام عمر میں ایک مرتبہ پڑھے ۔حضور علیہ الصلاق والسلام نے اپنے چیا حضرت عباس رضی اللہ عنه سے فرمایا:

الرَّمُلِ وَعَدَدِ النَّجُوْمِ السَّلُوةَ عَفَرَ اللهُ تَعَالَى لَهُ ذُنُوبَهُ كُلَّهَا وَإِنْ كَانَتُ آكُثَرَ مِنْ عَدَدِ الرَّمُلِ وَعَدَدِ النَّجُوْمِ الَّتِيْ فِي السَّمَاءُ أَوْعَدَدُ كُلِّ مَا كَانَ عَلَى وَجُهِ الْأَرْضِ الرَّمِهِ السَّمَاءُ أَوْعَدَدُ كُلِّ مَا كَانَ عَلَى وَجُهِ الْأَرْضِ الرَّمِهِ السَّمَاءُ أَوْعَدَدُ كُلِّ مَا كَانَ عَلَى وَجُهِ الْأَرْضِ الرَّمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

#### الأسرار المجيري بسر الأسرار المجيري (121 المجيري فصل نبر 2**1 المجيري ف**صل نبر **21 المجيري فصل**

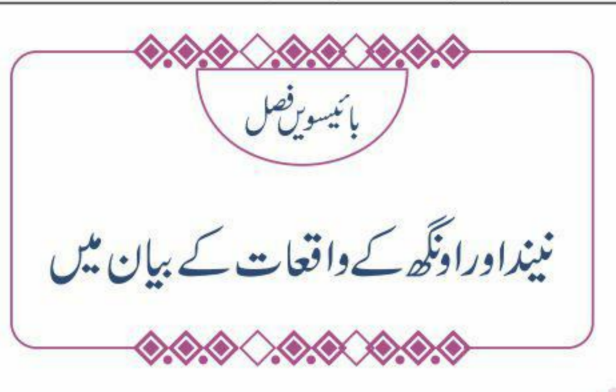
کا ہل ہوتو ذکر خفی کرے اور مقام خفیہ حیاتِ قلب کے بعد ہے اور بیذ کرسر کی زبان سے کیا جاتا ہے جسیا کہ اللہ تبارک وتعالی نے فرمایا:

﴿ وَاذْ كُرُونُهُ كَمَا هَدَا كُمْ (البقره-198)

ترجمہ:اس کا ذکرایسے کروجیسےاس نے تمہیں ہدایت دی ہے۔

WW.Sultan-ul-f

### **٨٠٨٠ برالأبرار ١٤٥ ١٤٥ ١٤٥ ١٠٨٠ ١٤٤**



نیند اوراونگھ میں جو قابلِ تعبیر واقعات پیش آتے ہیں وہ سچاورنفع بخش ہوتے ہیں جبیبا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمایا: تبارک وتعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لَقَدُ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّءَيَا بِالْحَقِّ لَتَدُخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَر إِنْ شَاَءَ اللهُ المُنْ اللهُ ال

ترجمہ: بے شک اللہ نے اپنے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا خواب سے کر دکھایا۔ انشاء اللہ آب رصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا خواب سے کر دکھایا۔ انشاء اللہ آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) مسجد الحرام میں امان کے ساتھ داخل ہوں گے۔ جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے حضرت یوسف علیہ السلام کی زبان سے بیفر مایا:

﴿ إِنِّي رَايَتُ آحَلَ عَشَرَ كُوْكَبًا (يسف-4)

ترجمہ: بےشک میں نے گیارہ ستاروں کودیکھا۔

جبيها كه حضور عليه الصلوة والسلام نے فرمایا:

المُديَبُق مِن بَعْدِي نَهُ وَقُولًا اللهُ بَشِّرَ اللهُ يَرَاهَا الْمُؤْمِنُ آوُتُرى لَهُ المُديَبُق مِن المُؤمِن أَوْتُرى لَهُ

ل ایسی حالت جس میں انسان کا شعوری رابطہ ظاہری دنیا ہے تکمل طور پر کٹ جاتا ہے۔ ۲ یہ نینداور بیداری کی درمیانی کیفیت ہے جس میں انسان کا شعوری رابطہ ظاہری دنیا ہے کمل طور پر منقطع نہیں ہوتا۔

# 

ترجمہ:میرے بعد نبوت میں صرف مبشرات ہی باقی ہیں جومومن دیکھتاہے یا کوئی اس کے لیے دیکھتاہے۔

اس (حدیث) کے لیے دلیل اللہ تعالیٰ کا بیفر مان ہے:

الله الله الله الحيادة الله الحيادة الله المحيدة (المن - 64)

ترجمہ:ان(مومنین) کے لیے دنیااورآ خرت کی زندگی میں خوشخری ہے۔

حضورعليه الصلوة والسلام في فرمايا:

﴿ مَنْ رَّانِيْ فَقَدُ رَانِيْ حَقَّا فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بِيْ وَبِمَنِ التَّبَعَنِيْ بِنُوْدِ الشَّيِعُةِ وَالْبَصِيْرَةِ الشَّيِيْعَةِ وَالْبَصِيْرَةِ

ترجمہ: جس نے مجھے دیکھا پی تحقیق اس نے مجھے ہی دیکھا۔ بے شک شیطان میری مثل نہیں بن سکتا اور نہ ہی اس کی مثل جس نے نور شریعت اور طریقت اور معرفت اور نور حقیقت وبصیرت کے ذریعے میری اتباع کی۔

جييها كهالله تبارك وتعالى نے فرمايا:

ادُعُوَّا إِلَى اللهِ "عَلَى بَصِيْرَةٍ أَنَا وَمَنِ التَّبَعَنِيُّ (يوسد-108)

ترجمہ: (اے حبیب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرما دیجیے) میں اللہ کی طرف بلاتا ہوں، میں اور میری اتباع کرنے والے صاحب بصیرت ہیں۔

پس شیطان ان تمام انوارِلطیفه کی مثل نہیں بن سکتا۔صاحب 'مظہر'نے کہا ہے کہ بید کمال صرف حضور علیه الصلوٰۃ والسلام کی ذات کے لیے ہی مخصوص نہیں بلکہ وہ (شیطان) ان سب کی مثل بھی نہیں بن سکتا جورحمت ، شفقت ،لطف اور ہدایت کے مظہر ہیں جیسے تمام انبیاء ،اولیاء ، ملائکہ ، کعبہ ، سورج ، چاند ،سفید بادل ،صحائف وغیرہ وغیرہ ، کیونکہ شیطان قہر کا مظہر ہے ، وہ (اللہ تبارک وتعالیٰ سورج ، چاند ،سفید بادل ،صحائف وغیرہ وغیرہ ، کیونکہ شیطان قہر کا مظہر ہے ، وہ (اللہ تبارک وتعالیٰ

ا مبشرات سے مرادوہ خوش کن سیج خواب ہیں جواللہ تبارک وتعالیٰ کی جانب سے مومن کے لیے اشارے ہیں جیسا کہ حدیثِ مبارکہ ہے'' سیج خواب نبوت کا چھیالیسوال حصہ ہیں''۔

# پوچه برسرالاً سرار **کیکی (124 کیکی)** فصل نبر **22 کیکی**

کے)اسم مضل کی (مظہر) صورتوں کے علاوہ کسی (دوسری) صورت میں ظاہر نہیں ہوسکتا۔اور جو (صورت) اسم ہادی کی مظہر ہے وہ اسم مضل کی مظہر کیسے ہوسکتی ہے کہ بے شک ایک صورت اپنی مضاد صورت کی مظہر نہیں ہوسکتی جیسے آگ اور پانی ۔ یم کمکن نہیں کہ آگ پانی میں تبدیل ہوجائے مضاد صورت کی مظہر نہیں ہوسکتی جیسے آگ اور پانی ۔ یم کمکن نہیں کہ آگ پانی میں تبدیل ہوجائے اور نہ ہی پانی کے لیے ممکن ہے کہ وہ آگ میں بدل جائے کہ دونوں کے درمیان فرق، تنافر اور بے صدفاصلہ ہے اور یہ تن کی باطل سے تمیز کرنے کے لیے ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

الله الحقى والله الله الحقى والباطل (الرعد-17) ترجمه: اسى طرح الله وباطل كى مثاليس بيان فرما تا ہے۔

اور وہ (شیطان) صورتِ ربّ کی مثل بن سکتا ہے اور ربوبیت کا دعویٰ بھی کر سکتا ہے کیونکہ اللہ عزوج کی صفات میں جلال کی مثل بن سکتا ہے کیونکہ وہ جل کی صفات میں جلال کی مثل بن سکتا ہے کیونکہ وہ قہر کا مظہر ہے اور اس صفتِ ربوبیت میں اُس (شیطان) کا ظہور اور ربوبیت کا حویٰ محض (اللہ کے ) اسمِ مضل (کا مظہر ہونے) کے باعث ہے جبیبا کہ او پر ذکر ہو چکا ہے کہ شیطان کا (ان صفاتِ قہر کی وجہ ہے) ربّ تعالیٰ کی صورت میں ظہور اسمِ مضل کے باعث ہے جبیبا کہ او پر ذکر ہو چکا ہے کہ شیطان کا (ان صفاتِ قہر کی وجہ ہے) ربّ تعالیٰ کی صورت میں ظہور اسمِ مضل کے باعث ہے جبیبا کہ او پر بیان ہوا۔ لیکن وہ اسمِ جامع کی صورت کی مظہر نہیں بن سکتا کیونکہ اس (صورتِ جبی بہت جامع) میں صفاتِ ہدایت بھی ہیں اور اس پر بہت زیادہ گفتگو ہوسکتی ہے اور اس کی شرح بھی بہت طویل ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ نے قر مایا:

على بَصِيْرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِيُ (يسف-108)

ترجمہ: (اے حبیب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرما دیجیے ) میں اور میری انتباع کرنے والے صاحبِ بصیرت ہیں۔

ا تنافر کا مطلب نفرت کرنا ہے۔ یہاں تنافر سے مراد دوالیم چیزیں ہیں جواپئی صفات وخصوصیات میں ایک دوسرے کی مخالف اور ضد ہوتی ہیں اور بھی ایک نہیں ہوسکتیں۔ ی اسمِ جامع کی صورت سے مرادانسانِ کامل کی ظاہری صورت ہے۔

# الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ مِلَا لَهُ مُلِا اللَّهُ مِلَا اللَّهُ مِلَا اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلَّ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِل**

یہ (آیت) وارثِ کامل مرشد کی طرف اشارہ ہے بعنی وہ (مرشدانِ کامل اکمل) صاحبِ ارشاد ہوں گے جومیرے (بعنی نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ) بعد میری بصیرت کی طرح باطنی بصیرت کے حامل ہوں گے۔اس سے مراد ولایتِ کاملہ ہے جس کا اللہ کے اس فر مان وَلِیَّا مُّنْ مِشِدًا اللہ علیہ اللہ کے اس فر مان وَلِیَّا مُّنْ مِشِدًا اللہ عیں اشارہ ہے۔

پس جان لو کہ خواب دوطرح کے ہوتے ہیں ، آفاقی <sup>عل</sup>یا انفسی۔اوران میں سے ہرایک کی دو دو قشمیں ہیں۔

انفسی: یہ خواب یا تو اخلاقِ حمیدہ کے باعث ہوتے ہیں یا اخلاقِ ذمیمہ کے۔اخلاقِ حمیدہ کے باعث اور سفیدنورانی باعث (آنے والے)خواب میں جنت اوراس کی خمیس جیسے حوریں ، محلات ، غلمان اور سفیدنورانی صحرا اور جیسے سورج ، چانداور ستارے یا اس سے مشابہ دیگر چیزیں دیکھنا شامل ہے۔ ان سب کا تعلق صفت قلب سے ہاوروہ (خواب) جن میں حیوانات اور پرندوں کا گوشت کھایا ہو، نفسِ مطمئنہ سے تعلق صفت قلب سے ہوتی ہے جیسے مطمئنہ کی روزی ان انواع میں سے ہوتی ہے جیسے مطمئنہ سے تعلق رکھتے ہیں کیونکہ جنت میں نفسِ مطمئنہ کی روزی ان انواع میں سے ہوتی ہے جیسے کری اور پرندوں کا بھنا ہوا گوشت ۔گائے حضرت آدم علیہ السلام کے لیے جنت سے آئی تا کہ وہ دنیا میں گھری باڑی کریں۔اسی طرح اونٹ جنت سے ظاہری اور باطنی کعبہ کی زیبنت کے لیے آیا دنیا میں گھرڑا ، ہکری ، گھوڑا ، ہکری ، آخرت کے لیے ہیں اور حدیث شریف میں آیا ہے :

ا سورۃ الکہف کی آ بت نمبر 17 ہے جس میں اللہ پاک فرما تا ہے''جس کو اللہ پاک گراہ قرار دے دے تو وہ کوئی ولی مرشد ( یعنی کوئی راہ دکھانے والا ) اپنا مددگار نہیں پائے گا۔ یعنی مرشد کامل صاحبِ تلقین وارشاد نبی کریم صلی اللہ علیہ وا کہ وسلم کی بصیرت کا حامل ہوتا ہے اور جس کو اللہ پاک ہدایت سے نواز نا چاہتا ہے اُس کی رہنمائی مرشد کامل اللہ انکی فقیر جامع نور الہدئ کی طرف کر دیتا ہے۔ س آفاقی خواب وہ ہیں جن کا ذکر پیچھے گزر چکا ہے یعنی مبشرات یا سے خواب۔ س باطنی کعبہ سے مراد قلب ہی ہے لہذا خواب میں اونٹ دیکھنے سے مراد یہی ہے کہ طالب اپنے قلب کو گنا ہوں کے بوجھ سے آزاد کر کے خوبصورتی اور زینت بخش رہا ہے۔ سے خواب میں گھوڑا دیکھنے سے مراد سے مراد سے کہ طالب اپنے نفس کے ساتھ جہاد کر رہا ہے۔

#### من الأسرار کیکی 126 کیکی نصل نبر 22 کیکی

﴿ آنَّ الْغَنَمَ خُلِقَ مِنْ عَسَلِ الْجَنَّةِ وَالْبَقَرَ مِنْ زَعْفَرَانِهَا وَالْإِبِلِ مِنْ نَوْدِهَا وَالْإِبِلِ مِنْ نَوْدِهَا وَالْإِبِلِ مِنْ نَوْدِهَا وَالْخَيْلُ مِنْ رَيْعَانِهَا

ترجمہ: بے شک بکری کو جنت کے شہد ہے، گائے کو (جنت کے ) زعفران ہے، اونٹ کو (جنت کے ) نور سے اور گھوڑے کو (جنت کے ) ریجان سے پیدا کیا گیا۔

خچر(نفس) مطمئة کی ادنی صفت ہے اگراسے خواب میں دیکھے تواس کی تغییر یہ ہوگی کہ (خواب) دیکھنے والاعبادت میں سست ہوگا اوراس پرنفس (کی خواہشات) کا غلبہ ہوگا اوراس کے اعمال کا کوئی نتیجہ نہیں سوائے اس کے کہ وہ (سیچ دل ہے) تو بہ کرے اور (خلوصِ نیت ہے) نیک اعمال کا کرے تو پھر اس کے لیے جزا کے طور پر بھلائی ہے۔ گدھا آ دم علیہ السلام اور ان کی اولاد کی مصلحت کے لیے جزا کے طور پر بھلائی ہے۔ گدھا آ دم علیہ السلام اور ان کی اولاد کی مصلحت کے لیے (جنت کے) پھر وال سے پیدا کیا گیا تا کہ وہ اس سے آخرت کے لیے دنیا میں محنت کریں۔ اور وہ جو (خواب میں) روح کے ساتھ بے دلیش نو جوان سے خطاب کر سے تواس پر انوار الہم یہ تجلی ہوں گے کیونکہ تمام اہل جنت اسی (امرد کی) صورت میں ہیں جیسا کہ حضور علیہ الصلو ۃ والسلام نے فرمایا:

اهُلُ الْجَنَّةِ جُرُدُّمُّرُدُّمَّكُولُونَ الْمَكُولُونَ

ترجمہ: اہلِ جنت بےریش ،نوعمراورسرمگیں آئکھوں والے ہوں گے۔

حضورعليهالصلوة والسلام نے فرمایا:

ايُتُرَبِّيْ عَلَى صُوْرَةِ شَابِ آمُرَدَ اللهُ وَاللهُ المُرَدَّةِ اللهُ المُرَدَّةِ اللهُ المُرَدَّةِ المُرَدَّةِ اللهُ المُرَدَّةِ اللهُ المُرَدَّةِ اللهُ المُرَدَّةِ اللهُ المُرَدَّةِ اللهُ المُرَدِّةُ اللهُ المُرَدِّةُ اللهُ الله

ترجمہ: میں نے اپنے رب کو بےریش نو جوان کی صورت میں دیکھا۔

بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس طرح کی تجلی سے مراد حق تعالیٰ کاروح کے آئینہ میں اپنی صفت ربوبیت سے تجلی فرمانا ہے اور بیو ہی (روح) ہے جسے طفلِ معانی کا نام دیا گیا کیوں کہ بیہ (روح) مربی (مرشد کامل اکمل) کے وجود کے لیے آئینہ ہے اور وہ (آئینہ) اس کے اور ربسجانۂ وتعالیٰ کے درمیان وسیلہ ہے۔حضرت علی کرم اللہ وجہد کا فرمان ہے:

## مين مر الأسرار کي الآمرار المحين الكامرار الكامرار المحين الكامرار الكامرار المحين الكامرار الكامر الكامرار الكامرار الكامرار الكامرار الكامرار الكامرار الكامر الكامرار الكامر الكامرار الكامر الكامرار الكامر الكامر الكامرار الكامر

#### الُولَاتُرْبِيَةُ رَبِّيْ لَمَاعَرَفْتُ رَبِّي

ترجمہ:اگرمیرارت میری تربیت نہ فرما تا تو میں اپنے رب کی معرفت حاصل نہ کریا تا۔
اوراس باطنی مربی کو پانے کا سبب ظاہری مربی کی تربیت ہے جو کہ انبیاءاور اولیاء کی تلقین ہے جو
وجوداور قلوب کے لیے چراغ ہے جن کی تربیت سے آخری روح (یعنی روح قدسی) کا دیدار ہوتا
ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

المُون عَلَقِي الرُّوْ حَمِنَ آمُرِ لا عَلَى مَنْ يَّشَأَ مِنْ عِبَادِلا (مون - 15)

ترجمہ: وہ اپنے بندوں میں سے جس پر چاہتا ہے اپنے تھم سے روح القافر مادیتا ہے۔
مرشد کی طلب کرنا ہر شخص کے لیے لازم ہے کیونکہ یہی وہ روح (مرشد) ہے جوقلوب کو زندہ کرتی مرشد کی طلب کرنا ہر شخص کے لیے لازم ہے کیونکہ یہی وہ روح (مرشد) ہے جوقلوب کو زندہ کرتی ہے اور وہ معرفت حق تعالیٰ کا باعث ہے۔ پس مجھو۔ امام غزالی رضی اللہ عنۂ فرماتے ہیں '' آپ فرماتے بالا تاویل کی روسے نیند میں رب تعالیٰ کوصورتِ جمیلہ اخروبی میں دیکھنا جائز ہے۔'' آپ فرماتے ہیں کہ بیمر بی ایک مثال ہے جو اللہ تبارک و تعالیٰ دیکھنے والے کی (باطنی) استعداد اور مناسبت سے پیدا فرما تا ہے کہ وہ ذات کی حقیقت ہرگز نہیں کیونکہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات صورت سے مزترہ ہے۔ اسی طرح نبی اگر مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اس قیاس پر دیکھنا جائز ہے کیونکہ حضور علیہ الصلو ق والسلام کو مختلف صورتوں میں دیکھنا، دیکھنے والے کی قابلیت کی مناسبت سے جائز ہے اور کوئی بھی حقیقتِ محمد یہ کوئی بیس دیکھنا سوائے وہ جوعلم عمل ، حال ، بصیرت اور نماز کی ایک نہیں بلکہ کوئی جو بطام کی وباطنی دونوں حالتوں کا کامل وارث ہو۔

اسی طرح شرح مسلم میں ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کو مذکورہ بالا تاویل کی روسے بشری و نورانی صورت میں دیکھنا جائز ہے اوراس بجلی کو ہر صفت کے ساتھ اس نہج پر قیاس کیا جاسکتا ہے جیسی بجلی موسل علیہ السلام پر عناب کے درخت سے آگ کی صورت میں ہوئی اور کلام کی صفت سے اللہ تبارک و تعالیٰ نے (درخت میں سے ) فرمایا:

﴿ وَمَا تِلُك بِيَمِينِك يَامُوْسى (الله-17)

#### الأمرار الأمرار المجاهي (128 المجاهي فصل نبر 2**2 (الأمرار المجاهي المواد (المجاهي المواد (المجاهي المواد (المواد (ال**

ترجمہ: اےمولی یہ آپ کے ہاتھ میں کیاہے؟

وہ آگنورتھا مگراہے موسیٰ علیہ السلام کے گمان اور طلب کے مطابق آگ ہے موسوم کیا گیا کیونکہ وہ اُس وقت آگ کی تلاش میں تھے اور انسان اس درخت کے مقابلے میں مرتبہ میں ہرگز کم نہیں اور نہ ہی یہ کوئی جبرت کی بات ہے۔ تصفیہ کے بعد جب صفاتِ حیوانیہ صفاتِ انسانیہ میں بدل جا کیں تو اللہ تبارک و تعالی اپنی صفات میں ہے کوئی صفت انسان کی حقیقت میں بجلی فرما دیتا ہے جسے کثیر اولیاء اکرام پر بجلی فرمائی۔

ابويزيد بسطائ في في (اس فتم كي) تجلي كروران فرمايا سُبْحَانِيْ مَا أَعْظَمَهُ شَانِيْ (ترجمه: ميس یاک ہوں اور میری شان بہت عظیم ہے ) اور حضرت جنید بغدادی رضی اللہ عنهٔ نے فر مایا'' میرے جے میں اللہ تعالیٰ کے سوا پچھنہیں''۔اس جیسے اور بہت سے اقوال ہیں اور اس مقام میں اہلِ تصوف کے لیے عجیب لطائف ہیں جن کی شرح بہت طویل ہے۔ پس تربیت کے لیے مناسبت کا خیال رکھنا نہایت ضروری ہے کہ مبتدی کو ابتدائے حال میں اللہ تعالیٰ ہے کوئی نسبت نہیں اور نہ ہی اس کے اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے درمیان کوئی مناسبت ہے۔ پس ضرورت اس بات کی ہے کہ پہلے ولی اس کی تربیت کرے کیونکہ بشریت کی روسے دونوں کے درمیان مناسبت ہے جیسے نبی اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم اپنی زندگی میں (صحابہ کراٹم کی تربیت فرماتے رہے ) تھے۔ پس جب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دنیامیں (بشری لحاظہ ے)موجود تھے توکسی دوسرے کی (تربیت کی) ضرورت نہ تھی لیکن آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے آخرت میں منتقل ہونے کے بعدوہ ( ظاہری مناسبت اور) تعلق منقطع ہو گیااور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ( دنیا کوترک کر کے ) تجر داختیار فرمایا۔اسی طرح اولیاءکرام جب آخرت سے تعلق جوڑ لیتے ہیں توان میں سے کوئی بھی کسی کومقصود تک پہنچانے کے لیے لقین وارشادنہیں کرتا۔ پس اگر تُو اہلِ فہم میں سے ہے توسمجھ جا۔اگرسمجھ نہیں تورياضتِ نورانيه ہے وہ فہم حاصل کر جوظلمانی نفسانیت پرغالب ہو کیونکہ فہم نورانیت سے حاصل ہوتا ہے نہ کہ ظلمت ہے،اور جب کسی مقام پرنورآ جا تا ہے تو وہ مقام مزین ومشرف ہوجا تا ہے۔

# الأسرار الأسرار المجاهي (129 المجاهية) فصل نبر 2**2 المجاهية**

پس مبتدی میں اس کے لیے مناسبت نہیں رہتی کے جو ولی (دنیا میں) حیات ہوتا ہے تو اس (مبتدی) کوولی کے ساتھ (بشری) مناسبت ہوتی ہے کیونکہ وراثتِ کا ملہ کی روسے اُس (ولی) کو ایک تعلقیہ اور دوسری تجریدیہ کی جہت حاصل ہوتی ہے۔ جس ولی کوظاہری حیات میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے عبودیتِ نبوت کی ولایت سے مدد حاصل ہوتی ہے وہ اس (ولایت) سے مخلوق میں تصرف کرسکتا ہے۔ پس جان لوکہ اس (مقام) سے آگے بہت گہراراز ہے جس کا دراک اس کے اہل ہی کرسکتے ہیں جیسا کہ اللہ تبارک و تعالی نے فرمایا:

﴿ وَيِثْلُوالْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ (المنافقون-8)

ترجمہ: اور عزت اللہ، اس کے رسول اور مومنین کے لیے ہی ہے۔

ارواح کی تربیت کے لیےروحِ جسمانی کی تربیت جسم کے اندر ہوتی ہے اور روحِ روانی کی جنگ قلب میں، روحِ سلطانی کی جنگ فواد میں اور روحِ قدسی کی جنگ سر میں ہوتی ہے جو کہ اس کے اور حق کے درمیان واسطہ ہے اور حق تعالیٰ کی جانب سے مخلوق کے لیے ترجمان ہے کیونکہ اہلِ اللہ ہی اس کے محرم ہیں۔

اور جو (خواب) اخلاقِ ذمیمہ کے باعث دکھائی دیتے ہیں وہ امارہ ، لوامہ اور ملہمہ کی صفات کے باعث ہیں۔ پس درند سے جیسے چیتا ، شیر ، بھیڑیا ، ریچھ ، کتا اور خنزیریا ان جیسے دوسر سے جانور مثلاً خرگوش ، لومڑی ، بلی ، تیندوایا جیسے سانپ ، بچھوا ور بھڑیا دوسر سے موذی جانور (خواب میں ) دکھائی دیں تو یہ صفات ذمیمہ ہیں جن سے بچنا واجب ہے اور انہیں روح کے راستے سے ہٹانا ضروری

چیتا نجب کی صفت ہے اور اللہ تعالیٰ کے مقابل تکبر کے مترادف ہے جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

لے بعنی ولی کے وصال کے بعد مبتدی اور ولی میں کوئی مناسبت نہیں رہتی۔ تع ایک شے کا دوسری ہے تعلق پیدا کرنا سے ایک شے کا دوسری ہے تعلق ختم کرنا

## مين الأسرار کي ۱30 کي فصل نبر 22 کي الاکترار کي الکترار کي الکترار کي الکترار کي الکترار کي الکترار کي الکترار

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَنَّبُوا بِأَيَاتِنَا وَاسْتَكُبَرُوا عَنْهَا لَا تُفَتَّحُ لَهُمْ اَبُوابُ السَّمَاءُ وَلَا يَنْخُلُونَ الْجُنَّةُ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْجِيَاطِ وَكَذٰلِكَ نَجْزِى الْمُجْرِمِيْنَ (الْمُتَكَبِّرُ عَلَى النَّاسِ) (الاعراف-40)

ترجمہ:''بےشک وہ جو (اللہ کی) آیات جھٹلاتے ہیں اوراس پر تکبر کرتے ہیں تو ان کے لیے آسان کے درواز نے نہیں کھولے جائیں گے اور نہ ہی وہ جنت میں داخل ہوں گے یہاں تک کہ اونٹ کوسوئی میں سے گزارا جائے۔ پس (جولوگوں کے سامنے تکبر کرتا ہے) اُس کو یہی بدلہ دیا حائے گا۔''

(خواب میں) شیر (کود کیفا) مخلوق پرعظمت اور براائی کی صفت ہے اور ریچھ (کود کیفا) غصاور خفب کی صفت ہے اور کا ان پر) جواس کے زیر دست ہیں۔ بھیڑیا (کود کیفا) بلاتمیز حرام اور مشتبہ چیز وں کو کھانے کی صفت ہے اور کتا (کود کیفا) دنیا کی محبت اور اس کی خاطر غیظ و غصے میں آنے کی صفت ہے۔ خزیر (کو د کیفا) کینے، حسد، حرص اور شہوت کی صفت ہے اور خرگوش (کو د کیفا) معاملات دنیا میں حیلہ و مکر کی صفت ہے۔ لومڑی (کا د کیفا) بھی اسی (خرگوش) کی طرح ہے لیکن معاملات دنیا میں حیلہ و مکر کی صفت ہے۔ لومڑی (کا د کیفا) جا بلیت کی غیرت اور دیاست اور عزت کی صفت ہے۔ بلی (کود کیفا) بخل اور نفاق کی صفت ہے۔ سانپ (کود کیفا) زبان سے کی محبت کی صفت ہے۔ بلی (کود کیفا) بخل اور نفاق کی صفت ہے۔ اور اس جیسے درندوں کو (خواب میں) د کیفنے کی اید اجیسے گالی گلوچ، غیبت اور جھوٹ کی صفت ہے۔ اور اس جیسے درندوں کو (خواب میں) د کیفنے کی اور چنل خوری کی صفت ہے اور اس جیسے درندوں کو (خواب میں) د کیفنے کی اور چنل خوری کی صفت ہے اور کود کیفا) نکتہ چینی، طعندزنی اور چنل خوری کی صفت ہے اور کور کیفا) نکتہ چینی، طعندزنی ہے اور سانپ (کاد کیفا) کوگوں کے ساتھ عداوت پر دلیل ہے۔ اور سانپ (کاد کیفا) کوگوں کے ساتھ عداوت پر دلیل ہے۔ لیس جب سالک د کیھے کہ وہ ان موذیات سے جنگ کر رہا ہے اور بید کیھے کہ وہ ان پر غلبہ نہیں پار ہا

پس جب سالک دیکھے کہ وہ ان موذیات سے جنگ کررہا ہے اور بیدد کیھے کہ وہ ان پرغلبہ ہیں پارہا تو عبادت اور ذکر (کی کثرت) کے ساتھ جدوجہد کرے یہاں تک کہ ان (موذیات) پرغلبہ پا

ل یعنی این نازیبااور نارواسلوک سے ایذ اینجانا

# پيالاً سرار **کياپ (131 کياپ ف**ضل نبر **22 کياپ**

لے اور ان پرغضب ناک ہوکر انہیں فنا کر دے یا ان (صفات حیوانیت) کو صفات بشریت میں بدل دے کیونکہ ان پرمکمل غلبہ اور ان کی مکمل تاہی گویا برائیوں کا ترک کرنا ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے بعض تائبین کے حق میں فرمایا:

﴿ كَفَّرَ عَنْهُ مُ سَيِّئَا تِهِمُ وَآصْلَحَ بَالَهُمُ (سورهُمُدَ-2)

ترجمہ:اللہ تعالیٰ نے ان کی برائیوں کوختم کر دیااوران کی اصلاح فر ما دی۔

اورا گردیکھے کہ بیر( درندوں والی صورتیں ) انسانی صورت میں بدل گئی ہیں تو اس کا مطلب ہے کہ برائیاں نیکیوں میں تبدیل کر دی گئی ہیں جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے تائبین کے حق میں فر مایا:

﴿ مَنُ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّا تِهِمْ حَسَنَاتٍ (الفرقان-70)

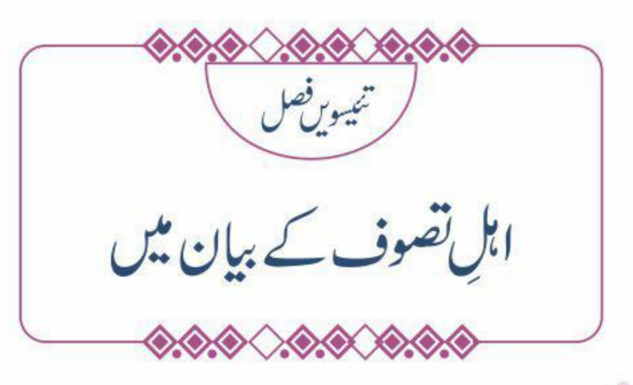
ترجمہ: جس نے تو بہ کی اور ایمان لا یا اور نیک اعمال کیے تو اللہ تعالیٰ اس کی برائیوں کونیکیوں میں بدل دےگا۔

پس جوان موذیات سے پاک ہوگیا تواسے چاہیے کہاس کے بعد بھی ان کے شرسے بے خوف نہ ہوجائے کیونکہ نفس کو ابھی بھی گنا ہول سے ایسی قوت حاصل ہوسکتی ہے جو تقویت پاکرنفسِ مطمئنہ برغالب آسکتی ہے۔اس لیے اللہ تعالی نے تھم دیا کہ:

﴿ آنَ يَجْتَنِبَ الْعَبُلُ عَنِ الْمَنَاهِى فِي بَهِيْعِ الْإِفَاتِ مَادَامَ فِي اللَّانَيَا وَقَلُ يُرى خَلِكَ النَّفُسُ الْاَمَّارَةُ عَلَى صُورَةِ الْمُلْهِمَّةُ عَلَى صُورَةِ الْمَهُودِ وَالْمُلْهِمَّةُ عَلَى صُورَةِ الْيَهُودِ وَالْمُلْهِمَّةُ عَلَى صُورَةِ الْيَهُودِ وَالْمُلْهِمَّةُ عَلَى صُورَةِ النَّهُودِ وَالْمُلْهِمَّةُ عَلَى صُورَةِ النَّهُ الْمُعَارِي قَلَى اللَّهُ اللللْلُولُ اللْلُهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلُهُ الللللْلُهُ الللْلُهُ اللْلِهُ اللللْلَا الللللْلُهُ اللْلْمُ اللَّهُ اللللْلُهُ الللْلُهُ اللْمُ الللْلُهُ الللللْلُهُ الللللْلُهُ اللللْلُهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللّهُ اللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللّهُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللْمُ اللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الل

ترجمہ: بندہ جب تک دنیا میں رہے مناہی سے اجتناب کرے جس میں سب آفات ہیں ، اور نفسِ امارہ کفار کی صورت پراور نفسِ لوامہ یہود کی صورت پراور نفسِ ملہمہ نصار کی کی صورت میں دکھائی دیتا ہے اور بھی انوکھی اور نئی صور توں میں۔

#### **4.4.4** برالأمرار **4.4.4** 132 **4.4.4** مين **4.4.4**



اہلِ تصوف کہلانے والے لوگ بارہ اقسام کے ہیں۔ پہلی قتم کے لوگ سنی ہیں اور یہ وہ لوگ ہیں جن کے تمام اقوال اور افعال شریعت اور طریقت کی موافقت میں ہوتے ہیں اور وہ اہلِ سنت والجماعت ہیں جن میں سے بعض بغیر کسی حساب اور عذا ب کے جنت میں داخل ہوں گے اور ان میں سے بعض سے آسان سا حساب اور انہیں تھوڑ اسا عذا ب ہوگا اور وہ جہنم سے نکل کر جنت میں داخل ہوں گے۔ (اہلِ سنت داخل ہوں گے اور وہ کا فروں اور منافقوں کی طرح ہمیشہ آگ میں نہیں رہیں گے۔ (اہلِ سنت والجماعت کے علاوہ) باقی سب بدعتی ہیں جن میں خلولیہ، حالیہ، اولیا ئیمہ، شمرانیہ، حبّیہ، حوریہ، ابا حیہ، متکا سلہ، متجاہلہ، وافقیہ اور الہا میہ شامل ہیں۔

ﷺ خلولیہ مذہب کےلوگ وہ ہیں جو کہتے ہیں کہ خوبصورت عورت اورامرد (بےریش نوعمر لڑکے ) کے بدن کی طرف دیکھنا حلال ہے۔ بیلوگ رقص کرتے ہیں اور دعویٰ کرتے ہیں کہ (ان کے مذہب میں ) بوسہ لینااور گلے لگنا جائز ہےاور بید (عقیدہ) سراسر کفرہے۔

اورسنتِ رسول صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے خلاف ہے۔ اور کہتے ہیں کہ رقص اور تالیاں بجانا حلال ہے اور کہتے ہیں کہ مرشد کے لیے ایک حال ایسا بھی ہے کہ اس کے لیے شرع تعبیر نہیں کرتی لیکن میہ بدعت ہے اور سنتِ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خلاف ہے۔

🖒 اولیائیہ(مذہب) کے لوگ کہتے ہیں کہ جب بندہ ولایت کے مقام پر پہنچ جاتا ہے تواس

# الأسرار هجه (133 هجه فصل نبر 23 هجه

سے تکالیفِ شرعی ساقط کم ہوجاتی ہیں اوروہ کہتے ہیں کہ ولی نبی سے افضل ہوتا ہے کیونکہ نبی کاعلم جبرائیل کے واسطہ سے ہوتا ہے اور ولی کاعلم بغیر کسی واسطہ کے۔ بیہ تاویل ان کی خطا ہے اور اس اعتقاد کے باعث وہ ہلاک ہو گئے اور بیعقیدہ بھی (سراسر) کفر ہے۔

ا شمرانیہ (مذہب) کے لوگ یہ کہتے ہیں کہ صحبت قدیم ہے جس کے باعث اوامر ونواہی ساقط ہوجاتے ہیں۔ (بیلوگ) دف ،طنبورا اور دوسرے آلات کوحلال سمجھتے ہیں اورعورتوں سے کسی قشم کا فائدہ جائز نہیں سمجھتے۔ بیلوگ کا فر ہیں اوران کا خون جائز ہے۔

کے حبیہ (مذہب) کے لوگ کہتے ہیں کہ جب بندہ محبت کے درجہ پر پہنچ جاتا ہے تو ان سے کا لیفِ شرعی ساقط ہوجاتی ہیں اور بیلوگ اپنی شرمگا ہوں کوئبیں ڈھانیتے۔ تکالیفِ شرعی ساقط ہوجاتی ہیں اور بیلوگ اپنی شرمگا ہوں کوئبیں ڈھانیتے۔

﴾ حوربی(مذہب) کے لوگ حالیہ کی مانند ہیں لیکن بیددعویٰ کرتے ہیں کہ جب ان پر حال وارد ہوتا ہے تو بیں کہ جب ان پر حال وارد ہوتا ہے تو بیر تو جس کرتے ہیں۔ پس بیہ وارد ہوتا ہے تو بیر تو جس کرتے ہیں۔ پس بیہ لوگ جھوٹ بولتے ہیں اور اس (عقیدہ) کے باعث ہلاکت میں ہیں۔

ہے اباحیہ(مذہب) کے لوگ وہ ہیں جوامر بالمعروف ونہی عن المنکر کوترک کرتے ہیں۔حرام کوحلال اورعورتوں کو (اپنے لیے) ہرطرح سے جائز سمجھتے ہیں۔

کے متکا سلہ مذہب کے لوگ کسب کو ترک کرتے اور ہر دروازے پر جا کرسوال کرتے ہیں۔ ظاہری طور پر تو بیترک و نیا کا دعویٰ کرتے ہیں۔ لیکن اپنے اسی دعویٰ کے باعث بیلوگ ہلاکت کے گڑھے میں ہیں۔

ا تکالیفِ شرعی ساقط ہونے سے مراد بیہ ہے کہ شرعی احکامات کی تعمیل واجب یا ضروری نہیں رہ گئی۔اس غلط فہمی میں مبتلا ہوکر بیلوگ غیر شرعی امور کو انجام دینے لگتے ہیں اور اُسے غلط بھی نہیں سبجھتے ہیں خون جائز ہونے سے مراد بیہ نہیں کہ کوئی بھی شخص اس فرقہ کے لوگوں کا قتل عام شروع کر دے کیونکہ بیانانیت کے اصولوں کے خلاف ہے۔ ہاں اگر حکومتی سطح پر کسی خاص وجہ سے کسی شخص گفتل کرنے کا حکم جاری کیا جائے تو پھر جائز ہے۔ سی بیلوگ محنت و مشقت سے روزی کمانا ترک کر دیتے ہیں اور دوسروں سے ما مگ کراور دست سوال دراز کر کے اپنی حاجات کو پورا کرتے ہیں۔

#### من الأسرار کیکی 134 کیک فصل نبر 23 کیک

المنتجابلہ (ندیب کے لوگ) وہ ہیں جو فاسقوں والالباس پہنتے ہیں جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

متجابلہ (ندیب کے لوگ) وہ ہیں جو فاسقوں والالباس پہنتے ہیں جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

میں میں اللہ می

﴿ وَلَا تَرُكُنُوٓ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُوْا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ (سوره مود-113) ترجمہ: ظالموں کی طرف میل جول نہ رکھوور نہ آگ تہمیں جھوئے گی۔

حضورعليه الصلوة والسلام نے فرمایا:

اللهُ مَنْ تَشَبَّهُ بِقَوْمٍ فَهُوَمِنْهُمُ ﴿ فَهُو مِنْهُمُ

ترجمہ: جس نے کسی قوم کی مشابہت اختیار کی وہ انہی میں سے ہے۔

🖈 💎 وافقیہ (مذہب) والے وہ لوگ ہیں جو کہتے ہیں کہ غیر اللہ، اللہ کی معرفت حاصل نہیں کر سکتااسی لیےانہوں نےمعرفت کی طلب ترک کر دی اوراسی جہالت کی بنایروہ ہلاک ہوگئے۔ 🖈 الہامیہ (مذہب کے لوگ) وہ ہیں جوعلم کوترک کرتے ہیں اور تدریس سے منع کرتے ہیں۔ حکما کی متابعت کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قرآن حجاب ہے اورا شعار طریقت کا قرآن ہیں۔ اسی عقیدے کے باعث وہ قرآن ترک کرتے ہیں اوراینی اولا دکوبھی (یہی ) سکھاتے ہیں اور پیہ لوگ ورد(وظائف) ترک کرتے ہیں اوراس کے باعث ہلاک ہوگئے۔ فقه باطن میں اہلِ سنت والجماعت کہتے ہیں کہ صحابہ کرام رضوان اللّٰه علیہم اجمعین نبی یا ک صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم کی صحبت کے باعث اہلِ جذبہ (اہلِ محبت) تضاور وہ جذبے بعد میں منتشر ہوکر طریقت کے مشائخ تک پہنچے جوکثیر سلاسل میں تقسیم ہو گئے۔ یہاں تک کہ اکثر سلاسل کمزور ہوکر ختم ہو گئے اور باقی رسمی طور پر بے معنی مشائخ کی صورت میں رہ گئے جن سے اہلِ بدعت کے گروہ پیدا ہو گئے جن میں ہے بعض نے خود کوقلندر ہے، بعض نے حیدر بیاوربعض نے خود کوا دھمیہ سلسلہ سے اور بعض نے دیگر دوسرے سلسلوں سے منسوب کر لیا جن کی شرح طویل ہے۔اہلِ فقہ اور صاحبِ ارشاداس زمانے میں قلیل ہے بھی کم ہیں۔شاہدین فقہا کوان کے ظاہری عملِ حق سے

اورصاحبِ ارشادکوان کے باطن سے جانتے ہیں۔اہلِ ظاہرشریعت اورامرونہی پرمشحکم ہوتے

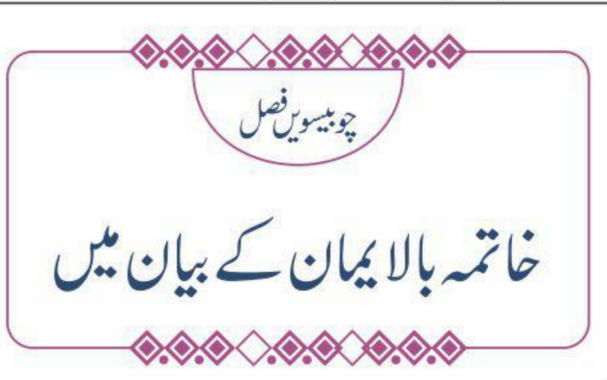
#### الأسرار **﴿﴿ ﴿ اللَّهُ اللّ**

ہیں جوکسی سے پوشیدہ نہیں۔اہلِ باطن کوسلوک کا مشاہدہ بصیرت سے حاصل ہوتا ہے کہ وہ مقتدی (امام) یعنی نبی اکرم صلی الله علیه وآله وسلم کودیکھتے ہیں۔پس ان کاسلوک (ان کےاور) نبی اکرم صلی اللّٰدعلیہ وآلہ وسلم اور اللّٰہ تعالیٰ کے درمیان واسطہ بن جاتا ہے جو کہ نبی کریم صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم کی روحانیت ہے، جاہے وہ روحانیت محل کے اعتبار سے جسمانی ہویا روحانی کہ شیطان ان (حضورا کرم صلی الله علیه وآله وسلم کی صورت) کی مثل نہیں بن سکتا۔اوراس میں مریدین کے لیے ایک اشارہ ہے کہوہ را وسلوک پراندھے بن کرنہ چلیں اور پی(اشارات)ان(حق و باطل) میں تمیز کرنے کے لیے دقیق علامات ہیں جن کا دراک ان کے اہل کے سواکوئی نہیں کرسکتا۔

www.sultan-ul-fagr-publications.com



# **4.4.4** برالأمرار **4.4.4** 136 **4.4.4** مين **4.4.4**



سالک کوچاہیے کہ وہ فطین اور صاحب بصیرت ہوجیسا کہ شاعرنے کہاہے:

اِنَّ اللهِ عِبَادًا فَطِنًا طَلَّقُوْا اللَّهُ نُمِنَا وَخَافُوا الْمِحَنَا جَعَلُوْهَا لُجَةً فَا تَحَلُوها صَالِح الْاَعْمَالِ فِيْهَا سُفُنًا رَجِمِه: الله كَالِيف عِن بندے ہیں جنہوں نے دنیا کی تکالیف سے خوفزدہ ہوکر دنیا کوطلاق دے دی۔ وہ اگر دنیا کے کاموں میں اترتے بھی ہیں تو نیک اعمال کے سفینے میں سوار ہوکر۔ (سالک کوچاہیے کہ) اپنے (دنیاوی) امور کے انجام پرنظرر کھے اور اس (دنیا) کے زوال پذیر ہونے پرتفرکرے۔ اور ظاہری احوال کی حلاوت کے فریب میں نہ آئے۔ پس اہلِ تصوف کہتے ہوئے پرتفرکرے۔ اور ظاہری احوال کی حلاوت کے فریب میں نہ آئے۔ پس اہلِ تصوف کہتے ہیں کہ احوال کی طرف راہیں اس ماحول کو بنانے والے کی جانب سے ہوتی ہیں اور اللہ تعالی نے فریا:

- المُعَمَّدُ كَبَشِيرِ الْمُنْدِيدِيْنَ بِأَنِّى عَفُورٌ وَٱنْدِيدِ الصِّدِّينِيقِيْنِ بِأَنِّى غَيُورٌ
  ترجمہ: اے محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) گنا ہگاروں کوخوشخبری دے دیجیے کہ میں عفور ہوں اور

# يسر الأسرار کي الآسرار کي الآسرار

صدیقین کوڈ رایئے کہ میں غیور ہول۔

بے شک اولیاءکرام کی کرامات حق ہیں اوران کے احوال بھی حق ہیں لیکن مکر واستدراج سے ہرگز مامون نہیں سوائے انبیاءکرام کے مججزات کے، کہوہ ہمیشہان ( مکر واستدراج) سے مامون ہیں۔ کہتے ہیں کہ انجام کی خرابی کا خوف انجام کی خرابی سے نجات کا باعث ہے۔حضرت حسن بصری رضی اللہ عنۂ فرماتے ہیں:

﴿ اَنَّ اَوْلِيَا اللهِ تَعَالَى إِرْتَفَعُوا إِلَى عِلِيِّيْنَ بِالْخَوْفِ فَيَكُونُ الْخَوْفُ غَالِبًا عَلَى الرَّجَاء لِمَ لَا يَشُعُرُبِه وَقَدُ قَالَ مَا دَامُ الرَّجَاء لِمَ لَا يَشُعُرُبِه وَقَدُ قَالَ مَا دَامُ الرَّجَاء لِمَ لَا يَشُعُرُبِه وَقَدُ قَالَ مَا دَامُ الرَّجَاء لِهِ المَّرَضِ يَكُونُ الْإِنْسَانَ فِي الصِّحَةِ يُرِيدُ أَنْ يَكُونَ الْخَوْفُ غَالِبًا عَلَى الرَّجَاء وَفِي الْمَرَضِ يَكُونُ الرَّجَاء غَالِبًا عَلَى الرَّجَاء وَفِي الْمَرَضِ يَكُونُ الرَّجَاء غَالِبًا عَلَى الرَّجَاء عَلَى الْمَرَضِ يَكُونُ الرَّجَاء غَالِبًا عَلَى الرَّجَاء عَلَى الْمَرَضِ يَكُونُ الرَّجَاء غَالِبًا عَلَى الْمُوفِ

ترجمہ: بے شک اولیاء اللہ خوف کے باعث علیین تک رسائی حاصل کر لیتے ہیں۔ پس خوف رجا پر غالب آجا تا ہے لیکن کہیں ایسا نہ ہو کہ (انسان) بشریت کے باعث دھو کہ کھا جائے اور ایسی وجہ سے اپنا راستہ منقطع کر بیٹھے جس کا اُسے شعور تک نہ ہو۔ کہتے ہیں جب تک انسان تندرست ہو خوف کوامید پرغالب کرے اور جب بیار ہوتو اُمید کوخوف پرغالب رکھے۔ حضور علیہ الصلاق والسلام کا فرمان ہے:

﴿ لَوُوُذِنَ خَوْفُ الْمُؤْمِنِ وَرَجَاءُ لَا يَسْتَوِيَانِ وَآمَّا فِيْ حَالِ النَّزَعِ فَيَكُونُ رَجَاءُلَا يِفَضُلِ اللهِ تَعَالَى آغُلَبَ

ترجمہ:اگرمومن کےخوف اور رجا کا وزن کیا جائے تو دونوں برابر ہوں گےلیکن اللہ کے فضل سے

ا اس فرمان میں اللہ تبارک و نعالی نے گنا ہگاروں کوخوشخبری دی ہے کہ وہ اپنے گنا ہوں کے باعث پریشان نہ ہوں بلکہ خلوص دل سے تا بہہ ہوکراللہ کی طرف رجوع کریں ،اللہ تعالیٰ بخشنے والا ہےاورصدیقین اپنے نیک اعمال اوراطاعت کے باعث اللہ تبارک و نعالیٰ کی ذات ہے بے خوف مت ہوں اور نہ ہی تکبر میں مبتلا ہوں کیونکہ اللہ تبارک و نعالیٰ میں برجھی پرجھی کیڑسکتا ہے۔ ہمیشہ عاجزی اختیار کریں۔

# يسر الأسرار پي 138 پيرالاً سرار پي 138 پيرالاَ سرار 24 پي

حالت ِنزع میں رجاغالب آجاتی ہے۔

جبيها كەحضورعلىيەالصلۇ ة والسلام <u>نے فرمايا:</u>

﴿ لَا يَمُوْتَنَّ آحَلُ كُمْ إِلَّا وَهُوَ يَحْسِنُ الظَّنَّ بِاللّٰهِ تَعَالَى وَيَتَفَكَّرُ

ترجمہ: تم میں ہے کوئی تب تک نہ مرے گا جب تک وہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ حسن ظن نہ رکھے اور (اس کے اقوال میں ) تفکر نہ کرے۔

جييا كەفرمان حق تعالى ب:

🛞 رَحْمَتِيْ وَسِعَتْ كُلَّ شَيْمٍ

ترجمہ:میری رحمت ہرشے سے وسیع ہے۔

🛞 رُحْمَتِيْ سَبَقَتْ غَضَبِيْ

ترجمہ: میرے دحمت میرے غضب پر سبقت لے گئی۔

قَاتَّهُ أَرْتُمُ الرَّاحِين

ترجمہ: بے شک وہ سب رحمت فرمانے والوں سے برارحمت فرمانے والا ہے۔

سالک پرواجب ہے کہ وہ اس کے قہر سے اس کے لطف کی طرف بڑھ جائے اور پھراس سے بھی آگے بڑھ جائے اور بچر و انکساری اور عرض والتجا اور عذر ومعذوری سے اس کے در پر گناہوں کا اعتراف کرے اور اس کے فیض فضل الطف اور رحمت سے بیتو قع رکھے کہ وہ گناہوں کومعاف فرمادے ۔ بے شک وہ احسان فرمانے والارجیم ، بن مائے عطا کرنے والا کریم اور قدیم بادشاہ اور عظیم سلطان ہے۔

وَصَلَّى اللهُ عَلَى سَيِّدِينَا مُحَمَّدٍ وَالله وَصَعْبِهِ ٱجْمَعِيْنَ وَالْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ أَمِيْن

# بر الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّ**

# الأسرار (عربيمتن)

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

الْمَتْهُوْ فِي النَّيْ الْقَافِرِ الْعَلِيْمِ الْفَاطِرِ الْعَكِيْمِ الْجَوَّادِ الْكَرِيْمِ الرَّبِ الرَّحِيْمِ مُنَزِّلِ النِّكُو الْعَكِيْمِ وَالْفَرْانِ الْعَظِيْمِ عَلَى الْمَبْعُوْفِ بِالرِّسَالَةِ وَالْفَادِيْ مِنَ الضَّلَا لَةِ وَعَلَى الْمَبْعُوْفِ بِالنَّيْنِ الْقَوِيْمِ وَالْمُعْتَقِيْمِ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى خَاتَمِ الرِّسَالَةِ وَالْهَادِيْ مِنَ الضَّلَاللَهُ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى خَاتَمِ الرَّمُولِ الْمُهْتَعِيْنِ النَّيْنِ الْمُعْتَدِيْنِ الْمُعْتَدِيْنَ وَالْمَلَالِ الْمُهْتَعِيْنَ وَالْمُعْتَدِيْنَ وَالْمُعْتَدِيْنَ وَالْمَعْتِيلِيْنَ وَالْمُهُولِ الْمُهْتَعِيْنَ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كَفَيْرًا الْمَاتِعِي النَّيْنِ الْمُعْتَدِينَ وَالْمَعْرِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ الْمُعْتَدِيلِيْنَ الْمُعْتَلِيقِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ الْمُعْتَلِيلِيْنَ وَالْمُعْتِيلِيْنَ اللَّهِ الْمُعْتَلِيلِيْنَ اللَّهِ الْمُعْتِيلِيْنَ الْمُعْتَلِيلِيْنَ الْمُعْتَلِيلِي اللَّهِ الْمُعْتَلِيلِيْنَ الْمُعْتَلِيلِيْنَ الْمُعْتِيلِيلُولِ السَّيِّيلِي اللَّهِ الْمُعْتِيلِيقِيلِيلُولِ الْمُعْلِيلِ الْمُعْلِيلُولِ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعِلِيلُ الْمُعِلِيلُ الْمُعِلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعِلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعِلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُولُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْ

وَانَّ نَسْبَ وَالِدَةَ حَضْرَتِ سَيْدِينَا وَمَوْلَانَا الْعَوْثِ الْاعْظِمِ الشَيِّدِ الشَّيْدِ عُتَى اللَّهُ وَالشَّيْدَ الْحَيْلَافِي وَالشَّيْدَةِ الْمَالِيْ الشَّيْدَةِ الْمَيْدُ الشَّيْدَةِ الْمَيْدُ الشَّيْدِ الْمَيْدُ الشَّيْدِ الْمَيْدُ الشَّيْدِ الْمُيْدُ الشَّيْدِ الْمُيْدُ الشَّيْدِ الْمُيْدُ الشَّيْدِ الْمُيْدُ الشَّيْدِ اللَّهُ السَّيْدِ اللَّهُ السَّيْدِ اللَّهُ السَّيْدِ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُوالِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ ا

فَلَهَا كَانَ الْعِلْمُ اَشْرَفَ مَنْقَبَةٍ وَآجَلَّ مَرْتَبَةٍ وَآبَهٰى مَفْحَرَةٍ وَآنْفَعَ مَتْجَرَةٍ إِنْهِ يُتُوسَّلُ إِلَى تَوْجِيْهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَالْمُوسِيْقِ الْبُيْنَايِهِ وَالْمُوسِيْقِ الْبُيْنَايِهِ وَالْمُوسِيْقِ الْبُيْنَايِهِ وَالْمُعْلَمُ الْمُتَعِيْنَ صَارَالْعُلَمَاءُ خَواصَ عِبَادِاللّٰهِ الَّيِيْنَ اجْتَبَاهُمْ إِلَى مَعَالِمِ دِيْبِهِ وَهَدَاهُمُ اللّهُ تَعَالَى ثُمَّ الْوَصْلِ آثَرَهُمْ وَاصْطَفَاهُمْ وَهُمْ وَرَثَةُ الْاَنْبِيَّاءُ وَخُلَفَاعُهُمْ وَ سَادَاتُ الْمُوسِيْنِي وَعُرَفَاءُهُمْ مَعَ الْمُوسِيةِ الْفَصْلِ آثَرَهُمْ مَا الْمُكَابَ الَّيْبُ عَلَيْهِ وَهُمْ وَرَثَةُ الْالْمِيْعَ عَبَادِينَا فَيْهُمْ مَعَ الْحُسَنَاتِ سَوَاءٌ وَمِنْهُمْ سَابِقً بِالْغَيْرَاتِ وَكَمَا وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ الْعُلْمَاءُ وَرَثُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ الْعُلْمَاءُ وَيَسْتَغُفِرُلُهُمْ الْمُؤْمُ اللّهُ الْعَلْمَ وَمُعْمُ اللّهُ الْعَلْمَاءُ وَيَسْتَغُفِرُلُهُمْ الْمُؤْمُ اللّهُ الْعَلْمَ وَلَوْمُ اللّهُ الْعَلْمَ وَمُعْمُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَمَ اللّهُ الْعُلْمَ اللّهُ تَعَالَى اللّهُ تَعَالَى اللّهُ الْعَلْمَ اللّهُ الْعُلْمَ اللّهُ الْعَلْمَ اللّهُ الْعَلْمَ اللّهُ الْعَلْمَ اللّهُ الْمُعْمَلِ اللّهُ الْعَلْمَ وَلَا اللّهُ الْعُلْمَ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ وَاللّمُ اللّهُ وَمُعْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ وَلَلْمُ اللّهُ الْمُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْمُ الْعُلُولُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ الْعُلُمُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلُمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلُمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ ال

## پير الأسرار هي**ي (140 هيئ)** عربيمتن هي**ي**

قَى الْتَهَسَ مِنَّا بَعْضُ الطَّلَابِ آنَ نَجْهَعَ لَهُ نُسُعَةً مِن ذٰلِك كِفَايَةَ الْغِنَا فَهَمْعَنَا لَهُ هُذَا الْإِنْجَازَ عَلَى وَفْيِ مُرَادِهِلِيَكُونَ لَهُ وَيَعْيَرِهِ وَافِيًا شَافِيًا (وَسَمَّيْتُهُ سِرَّ الْأَسْرَارِ فِيَا يُعْتَاجُ إلَيْهِ الْأَبْرَادِ) لِإِنَّا ذَكُونَا فِيْهِ مَايُطْلَبُ عَالِمًا فِي الشَّرِيْعَةِ وَالْطَرِيْقَةِ وَالْحَقِيْقَةِ وَالْحَقِيْقَةِ وَالْحَقِيْقَةِ وَالْحَقِيْقَةِ وَالْحَقِيْقَةِ وَالْحَقِيْقَةِ وَالْمَقَيْمَةُ وَمَعْمِلًا عَلَى مُقَيِّمَةٍ وَانْبَعَةٍ وَالْمَقِيْقَةِ وَالْحَقِيْقَةِ وَالْحَقْقِ (وَامَّا اللَّهُ مُحْتَلًا وَالْمَالُولُولُ وَالنَّهَانِ (اللَّهُ اللَّهُ عَمْرَى اللَّهِ وَعَدَدِ سَاعَاتِ اللَّيْلِ وَالنَّهَادِ (القَالِمُ عُلَيْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّافِلِيْنَ (وَالقَّالِثُ ) فَيُبَيَانِ حَوْلِيَتِّ وَالْمُلْوِيلُولُ (وَالثَّالِيُّ ) فَيُبَيَانِ حَوْلِيَّةِ وَاللَّولِيقِيقِ (وَالشَّالِحُ ) فِي بَيَانِ حَوْلِيقِيقِ اللَّهُ عَلَى السَّافِلِيقِيقِ (وَالشَّالِحُ ) فِي بَيَانِ عَوْلِيقِيقِ اللَّهُ عَلَى السَّافِلِيقِيقِ (وَالشَّالِحُ ) فِي بَيَانِ عَدَوالشَّيْفِ وَالشَّالِحُ ) فِي بَيَانِ النَّعُورُ والشَّاعِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْمَالِيقِةِ وَالشَّولِ وَالشَّالِحُ ) فِي بَيَانِ عَمْرَ ) فِي بَيَانِ الشَّوْبِةِ وَالشَّالِحُ عَمْرَ ) فِي بَيَانِ الْمُعْلِقِ وَالشَّالِحُ عَمْرَ ) فِي بَيَانِ الْمُعْلِي وَالْمُولِيْقَةِ وَالطَّرِيْقَةِ وَالشَّولِيْقَةِ وَالشَّولِي عَمْرَ ) فِي بَيَانِ الْوَحْدِيقِ وَالشَّالِحُ عَمْرَ ) فِي بَيَانِ الْمُعْلِقِ وَالسَّامِ عَلَى الْمُعْلِقِ وَالشَّامِ وَالْمَالِي وَالْمُولُولُ وَالشَّالِي عَمْرَ ) فِي بَيَانِ الْمُعْلِقِ وَالْمُؤْلِقِ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُعْرُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْ

#### المُقَدِّمَةُ فِي بَيَانِ إِبْتِدَاءَ الْخَلْقِ المُقَدِّمَةُ فِي بَيَانِ إِبْتِدَاءَ الْخَلْقِ

إغلَمْ وَفَقَك اللّهُ لِهَا يُعِبُ وَيَوْ طَى لَهَا خَلَق اللّهُ تَعَالَى رُوْحَ مُحَتّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم اوَلُو مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم اوَلُو مَا خَلَق اللهُ العَيْقُ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم اوَلُو مَا خَلَق اللهُ العَيْقُ مِنْ اللهُ عَلَيْهِ وَاوَلُ مَا خَلَق اللهُ العَلْمَ وَاوَلُ مَا خَلَق اللهُ العَلْمَ وَاوَلُ مَا خَلَق اللهُ العَلْمَ اللهُ تَبَارَك وَتَعَالى قَلْ مَا خَلَق اللهُ العَلْمَ وَوَوْلُ مَا خَلَق اللهُ العَلْمَ اللهُ تَبَارَك وَتَعَالى قَلْ مَا خَلَق اللهُ العَلْمِ عَلَيْهُ الْمُعَلِينَةُ لَكِنَ سَلْمَى نُورًا لِكُويهِ صَافِيًا عَنِ الظُّلْمَاتِ الْجَلَالِيَّةِ كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَك وَتَعَالى قَلْ مَا خَلَق اللهُ العَلْمِ مَنِي اللهُ وَالمَّلُونُ وَالسَّلَمُ اللهُ تَبَارَك وَتَعَالى قَلْمَ اللّهُ وَالسَّلَمُ اللهُ العُلْمِ اللهُ وَالمُومِنُ وَعَقَلًى اللهُ الرَّوْعَ حَلَق اللهُ الرَّوْعَ عَلَى اللّهُ العَلْمَ اللهُ وَالسَّلَمُ اللهُ عَلَيْهِ وَهُو الْوَطْنُ الْأَرْوَاحَ كُلُّهَا مِنْهُ فِي عَالَمِ اللّهُ هُوتِ وَاصْلُها كَمَا التَّهُ وَمِعْ الْمُعَلِيقُ وَهُو السَّلَمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ المُعَتِيقِ وَهُو السَّلَمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَهُو الْمُومِنُ وَيَعِلَى الْعَالِمِ وَهُو الْوَطْنُ الْأَرْوَاحَ كُلُّهَا مِنْهُ فِي عَلَيْهِ اللّهُ هُولِ وَالْمُ اللّهُ عَلَيْهِ الْمُعْتِقِ وَلَمُ اللهُ تَعَالَى مِنْ اللهُ وَالمُومِنُ وَوَلِي اللهُ العَلَمُ اللهُ العَلَمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَالِمُ اللهُ تَعَالَى مِنْ اللهُ وَاللهُ وَالمُوالِ عَلْمَ اللهُ تَعَالَى مِنْهُ اللهُ تَعَالَى مِنْهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ المُعْلَقِ اللهُ الْمُعْتِولِ الْمُعْلِقُ الْمُعْتِولِ الْمُعْتِولِ الْمُعْتِولِ الْمُلْوَقِ الْمُعْتِولِ الْمُعْتَولِ اللهُ الْمُعَالِقُ اللهُ الْمُعَلِقُ اللهُ الْمُعْلَى الْمُعْتِقُ اللهُ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَقِي اللهُ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَقِ اللهُ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَولِ الْمُعْتَعَلَى اللهُ الْمُعْتَالِمُ اللهُ الْمُعْتَى اللهُ اللهُ اللهُ الْمُعْتَى اللهُ اللهُ الْمُعْتَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

#### الأسرار **کوف 141 کوف م** عربی متن کوف

الْأَرُوعُ النّسَتُ فِي الْآجُسَادِ وَنَسِيَتُ مَا الْخَلَتُ مِنْ عَهْدِ الْمِيْقَاقِ فِي يَوْمِ النّسْتُ بِرَبُّكُمْ قَالُوَا بَلِي فَلَمْ تَرْجِعْ إِلَى الْوَطِي الْآصِيِّ وَيَرَحَمُّ الرَّحْمَانُ الْمُسْتَعَانُ عَلَيْهِمْ بِالْزَالِ الْكُتُّبِ السَّمَاوِيَةِ تَلْ كِرَةً لَّهُمْ بِلْلِكَ الْوَطِي الْآصِيِّ كَمَا (فَالَ النَّنْمِيْءَ عَلَيْ الْوَيْمِيَةِ عَالَانْمِيَّ عَلَيْ الْوَقِي الدُّنْيَةَ وَالْمُهِ فَيَ اللَّهُ مِعْمَالِهِ اللَّهُ وَصَالِهِ فِيهَا سَبَقَى مَعْ الْأَرْوَحِ فَجْبِيغُ الْأَنْمِيَّ عَلَى الْمُعْتَى وَلَا النَّنْمِيْءَ فَقَلَّ مَنْ تَنَ كَرَوَجَعَ وَاشْتَاقَ وَوَصَلَ النّهِ الْيَ وَطْبِهِ الْأَصْبِيِّ عَلَى النَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُهَادِي مِنَ الضَّلَالَةِ فَازَسَلَهُ إِلَى وَظِيهِ الْأَصْبِي عَلَى النَّهُ اللَّهُ وَمَا النَّهُ وَمَنْ السَّلَالَةِ وَالْمُهُ وَمَنْ الضَّلَالَةِ فَازَسَلَهُ إِلَى وَطُيهِ الْوَلِينِ اللَّهُ تَعَالَى فُلُ اللَّهُ تَعَالَى فُلُ مِنْ تَوْمِ الْمُعْتَمِي عَلَيْهِ اللَّهُ وَعَالِمُ وَلَقَادِ لِلْاَوْلِيَاءَ وَلَيْكُو وَسَلَّمَ ) الْمُعْتَمِي النَّهُ تَعَالَى فُلُ هَمْ إِلَى اللّهُ عَلَى وَالْمُومِ بِالْمُومِي عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ تَعَالَى فُلُ هٰذِهِ سَبِيلِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ) الْمُعْتَعِلَ وَمَنْ عَنْ وَالْمُومِ وَقَيْقُ وَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا النَّهُ مِنْ قَلْمُ الْمُومُ وَالْمُومِ وَمَا عِلْمُ اللَّهُ وَعَلَيْهِ الْمُومِ وَلَيْهُ الْوَلِي مُومَ وَلَا السَّاطِي تَعْمُوا اللَّهُ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَلَا اللَّهُ وَالْمُومِ وَلَا اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُومِ وَالْمُ عَلَيْهِ الْمُومِ وَلَا الْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ وَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنَا اللَّهُ الْمُؤْمِ وَالْمُومِ وَالْمُومُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُومُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ الْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْ

قَالُعِلُمُ الْمُنْوَلُ عَلَيْنَا عِلْمَانِ طَاهِرٌ وَبَاطِنْ يَعْنِي الشَّهِ يُعَةَ وَالْمَعْرِفَةَ فَامَرَ بِالشَّرِيْعَةِ عَلَى طَاهِرِنَا وَبِالْمَعْرِفَةِ عَلَى مَرَجَ بَالْمِنْ الْمُنْعَلِي اللهُ تَعَالَى مَرَجَ الْمُعْرَثِينِ يَلْتَقِينَانِ بَيْنَهُمَا بَوْزَخٌ لَّا يَبْعِينَانِ اللهُ تَعَالَى وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسِ اللهِ يَعْمُدُونَ اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسِ اللهِ يَعْمُدُونَ اللهُ يَعْمَلُونَ اللهُ تَعَالَى وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسِ اللهِ يَعْمُدُونَ اللهُ يَعْمُلُونَ اللهُ يَعَالَى وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسِ اللهِ يَعْمُدُونَ اللهُ يَعَالَى لِكُمْفِ حَبَالِ النَّفْسِ عَنْ مِنْ أَوْ الْقُلْبِ بِتَصْفِيتِهَا فَكُولَ فَيْنَا لَمْ اللهُ يَعَالَى لِكُمْفِ حَبَالِ النَّفْسِ عَنْ مِنْ أَوْ الْقُلْلِ بِيَعْمُدُونَ الْمُلْوِي عَنْ اللهُ وَعَالَى اللهُ تَعَالَى عَلَق الْإِنْسَالُ اللهُ يَعْمَلُونَ وَمَعْرِفَةُ النَّاعِيقِ فَيْ عِلْ لِللهِ القَلْمِ مَعْرِفَةُ الْمُعْلِي وَلَيْ الْقُلْمِ عَلَى اللهُ وَعَلَى حَلَق الْمُلْوِي عَلَيْهِ الْقُلُونَ وَعَلَى كُنُوا عَلَيْقِ اللهُ وَعَلَى مَعْرِفَةُ مِهُ الْمُؤْلِقُ وَمُو عَلَيْ اللهُ وَعَلَى مَعْرِفَةُ الْمُعْمِى فَيْ عَلَى وَالْمُولِقُ وَالْمُولِ الْمُعْلِقِ وَالْمُولِ الْمُعْمِلُونَ وَعَلَى مَعْرِفَةُ مَا اللهُ وَعَلَى مَعْرِفَةُ وَمُولِ الْمُعْمِولِ الْمُعْلِقِ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى الْمُعْلِقِ وَمُولِ الْمُعْلَى وَالْمُولُونَ وَالْمُولُولُونَ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى الْمُولُونَ وَالْمُولُونَ وَالْمُؤْلُولُ الْمُؤْمِلُونَ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى الْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْمُولُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى الْمُؤْمُولُ الْمُعْمَلُ الللهُ وَالْمُ اللهُ اللهُ وَعَلَى الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمُولُ اللّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْلُولُ الْمُؤْمِ الللّهُ وَاللّهُ اللللهُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُولُ ال

#### پير الأسرار **پير (142 پير) ع** و بيمتن **پيرالا**سرار **پير (142 پير)**

خَلَقَ فِيْهِ الرُّوْحُ الْقُلُسِينَ فِي آحُسَنِ التَّقُويْمِ وَالْمُرَادُمِنَ الرُّوْجِ الْقُلْسِينُ الْإِنْسَانِيُّ الْحَقِيْقِيُّ الَّذِي أُوْدِعَ فِي لُتِ الْقَلْبِ وَيَظْهَرُ وُجُوْدُهْ بِالتَّوْبَةِ وَالتَّلْقِيْنِ وَمُلَازَمَةِ كَلِمَةِ لَا اللهُ إِلسَّانِهِ أَوَّلًا عَلى كَلِمَةِ لَا اللهُ بِلِسَانِهِ الْجَنَانِ بَعْلَ حَيْوِةِ الْقَلْبِ حِيْنَ تُسَيِّيَهُ الْمُتَصَوِّفَةِ طِفُلَ الْمَعَانِي لِآنَّهُ مِنَ الْمَعْنَوِيَّاتِ الْقُنْسِيَّةِ وَتَسْمِيَتُهُ طِفُلًا لِخِصَالِ (أَحَدُهُمَا) آنَّه يَتَوَلَّدُ مِنَ الْقَلْبِ كَتَوَلُّدِ الطِّفْلِ مِنَ الْأَقِرِ وَيُرَبِّيْهِ الْوَالِدُ فَيَكُبُرُ قَلِيْلًا إِلَى الْبُلُوعِ. (وَالشَّافِيُ ) آنَ تَعْلِيْمَ الْعِلْمِ يَكُونُ لِلْآطْفَالِ غَالِبًا تَعْلِيْمُ عِلْمِ الْمَعْرِفَةِ لِهٰنَا الطِّفْلِ أَيْضًا: (وَالثَّالِثُ) أَنَّ الطِّفْلَ مُطَهَّرٌ مِنْ آدُنَاسِ النُّنُوبِ الظَّاهِرَةِ فَهٰذَا أَيُضًا مُطَّهَرٌ مِنْ دَنَسِ الشِّرُكِ وَالْغَفْلَةِ وَالْجِسْمَانِيَّةِ: (وَالرَّابِعَةُ) أَنَّ مِثْلَ هٰذَهِ الصُّورَةِ الصَّافِيَةِ لِلْوَلَٰدِ آكْثُرٌ وَلِلْلِكَ يُزى فِي الْمَنَامَاتِ عَلَى صُوْرَةِ الْمُرَادِ كَالْمَلاَ يُكَةِ: ﴿ وَالْخَامِسَةُ ﴾ آنَّ اللهَ تَعَالَى وَصَفَ نَتَاجُحَ الْجَنَّةِ بِالطِّفْلِيَّةِ بِقَوْلِهِ عَزَّوَجَلَّ وَيَطُوْفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ قُعَلَّدُونَ وَبِقَوْلِهِ عَزَّوَجَلَّ غِلْمَانٌ لَّهُمْ كَأَتَّهُمْ لُؤْلُو ۗ مَّكُنُونٍ . (اَلسَّادِسُ) آنَ هٰذَا الْإِسْمُ كَانَ لَهْ بِإِغْتِبَارِ لَطَافَتَهِ وَنَظَافَتَهِ: (اَلسَّابِعَةُ) أَنَّ إطْلاَقَ هٰذَا الْإِسْمِ عَلى سَبِيْلِ الْمَجَازِ بِإِغْتِبَارِ تَعَلَّقِهِ بِالْبَنْنِ تَمَثُّلِهِ بِصُوْرَةِ الْبَشْرِ بِنَاءً عَلَى أَنَّ اِطْلَاقَهُ عَلَيْهِ لِأَجَلِ مَلَاحَتِهِ لَا لِأَجَلِ اِسْتِصْفَارِهِ وَنَظْرًا إلى بِدَايَةِ حَالِهِ وَهُوَ الْإِنْسَانُ الْحَقِيْقِيُّ لِأَنَّ لَهُ نِسْبَةٌ مَعَ اللهِ تَعَالَى فَالْجِسْمُ وَالْجِسْمَانِيُّ لَيْسَ فَعْرَمَانِ لَهُ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِيُ مَعَ اللهِ وَقُتُ لَايَسَعُ فِيْهِ مَلَكٌ مُقَرَّبٌ وَلَا فِينٌ مُرْسَلٌ وَالْمُرَادُ مِنْهُ بَشَرِيَّةٌ الْنَبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَ مِنَ الْمَلَكِ الْمُقَرَّبِ رُوْحَانِيَّتُهُ الَّتِيْ خُلِقَتْ مِنْ نُوْرِ الْجَبَرُوْتِ كَمَا أَنَّ الْمَلَكَ مِنْهُ فَلَا مَلْخَلَ لَهْ فِي نُوْرِ اللَّاهُوْتِ وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالشَّلَامُ أَنَّ يِلْهِ جَنَّةً لَا فِيْهَا حُوْرٌ وَلاَ قُصُورٌ وَلاَ عَسَلٌ وَلَا لَيَنْ بَلْ أَنْ يَنْظُرَ إِلَّ وَجُهِ اللهِ تَعَالَى كَمَا قَالَ جَلَّ جَلَالُهُ وُجُوْهٌ يَوْمَئِذِ نَاضِرَةٌ وَكَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ الْقَمَرَ لَيْلَةَ الْبَنْدِ وَلَوْ دَخَلَ الْمَلَكُ وَالْجِسْمَانِئُ فِي هٰذِهِ الْعَالَمِ لَاحْتَرَقَتْهَا (كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى) فِي حَدِيْثِ الْقُلْسِينَ لَوْ كَشَفْتُ سُجُعَاتٍ وَجْهِ جَلَالِيُ لَاحْتَرَقَتُ كُلُّ مَا إِنْتَهٰي اِلَيْهِ بَصَرِي قُو كَمَا قَالَ جِبْرًا يُيْلُ عَلَيْهِ الشَّلَامُ لَوْ دَنَوْتُ أَثْمِلَةً لَا حُتَرَقْتُ.

#### و الفصل الاول في بَيَّانِ رُجُوعِ الْإِنْسَانِ ٱلْي وَطَنِيهِ الْأَصْلِيِّ ،

#### پير الأسرار **کيږ (143 کيږ)** عربيمتن **کيږ)**

الْعَالِمِ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ الْجَاهِلِ بَعْنَ حَيَاتِ الْقَلْبِ بِنُوْرِ التَّوْجِيْدِ وَبَعْنَ مُلَازَمَةِ اَسْمَاء التَّوْجِيْدِ بِلِسَانِ السِّرِ بِغَيْرِ حَرْفٍ وَلَا صَوْتٍ كَهَا قَالَ اللهُ تَعَالَى فِيْ حَدِيْثِ الْقُلْسِيِّ الْإِلْسَانُ سِرِّ فَ وَاَنَا عَنْ وَالْمَانُ عِلْمَ الْبَاطِنِ سِرٌ فَى اَجْعَلُه فِي قَلْبِ عِبَادِقُ وَلاَ يَقِفُ عَلَيْهِ اَحَدَّ عَيْرِيْ كَهَا قَالَ اللهُ تَعَالَى اَنَا عِنْدَ طَنِي عَبْدِيْ وَ اَكَامَعُهُ حِيْنَ فِي سِرِي فَى اَجْعَلُه فِي قَلْمِ اللهُ تَعَالَى اَنَا عِنْدَ طَنِي عَبْدِيْ وَ اَكَامَعُهُ حِيْنَ فَي سِرِي فَى اَجْعَلُه فِي قَلْمُ التَّفَكُّرِ فَى اَنْفُوعِي وَ إِذَا ذَكُونِي فِي مَلَاءٍ ذَكُونِ فِي مَلَاء اَحْسَنَ مِنْهُ فَالْمُورَادُ مِنْهُمْ مِنْ فِي الطَّلُوةُ وَالسَّلَامُ تَقَكُّرُ مِنْ عِبَادَةِ سَنَةٍ وَقَالَ عَلَيْهِ الطَّلُوةُ وَالسَّلَامُ تَقَكُّرُ مِنْ عِبَادَةٍ سَنَةٍ وَمَنْ تَقَكَّرُ مِنْ عِبَادَةٍ مَا يَعِهُ وَمَنْ عَبَادَةٍ مَنْ عَنْ مُعْهُ وَقَالَ عَلَيْهِ الطَّلُوةُ وَالسَّلَامُ تَقَكُّرُ مِنْ عِبَادَةٍ سَنَةٍ وَمَنْ تَقَكَّرُ مِنْ عِبَادَةٍ مَنْ عَنْ مُعْرُونِهِ وَتَعْبُونِهِ وَنَعِيْدُ فِي اللَّهُ وَعَنْ عَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَيَعْ مُنْ عَلَى اللَّهُ وَالْعَالُولُ الْعَلَامُ الْعَلِي الْعَرْفُومِ وَتَعِيْدُ وَالْعَالُولُ الْعُرْمُ وَالْعَالُولُ الْعَلَى اللَّهُ وَالْعَالِ الْعَلَمُ وَالْ اللهُ وَالْمَالُولُ اللَّهُ وَالْمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعُلُولُ الْعُنْ وَلَا اللَّهُ وَيَقِ اللْعَلَامُ الْعُنْ الْعُلُولُ الْعُلُولُ الْعُولُ الْعُلُولُ اللْعُلُولُ الْعُلُولُ الْعَلَامُ اللْعُلُولُ الْعُلُولُ اللْعُلُولُ الْعُلُولُ الْعَلَى الْعُلُولُ الْعُلُولُ الْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللَّهُ عَلَى اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلَالِي اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ الْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ

قُلُوبُ الْعَاشِقِيْنَ لَهَا عُيُونٌ تَرْى مَا لَا يَرَاهَا التَّاظِرُوْنَا لَهَا آجْنِحَةٌ تَطِيْرُ بِغَيْرِ رِيْشٍ إلى مَلَكُوتِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَا

قَهْذَا الطَّيَّارُ يَكُوْنُ فِي بَاطِي الْعَارِفِ وَهُوَ الْإِنْسَانُ الْتَقِيْقِيُّ وَهُوَ حَبِيْبُ اللَّهِ عَزَّوجَلَّ وَعْرَمُهُ وَعُرُوسُهُ كَمَا قَالَ الْبَوْ مَهُمُ عَرَائِسُ اللَّهِ وَهُمْ عَرَائِسُ اللَّهِ وَفِي الرَّوَايَةِ) اَوْلِيَا اللَّهُ هُمْ عَرَائِسُ اللَّهِ وَهُمْ عَرَائِسُ اللَّهِ وَفِي الرَّوَايَةِ) اَوْلِيَا اللَّهُ اللَّهِ وَعَنَا لَكُوهُ وَاللَّهُ وَعَالَى عَرَّو مَلَّى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَالْعَلَى الْمُولِ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى الْمُولِ وَعَلَى الْمُولِ وَعَلَى الْمُولِ وَعَلَى الْمُولِ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى الْمُولِ وَاللَّهُ وَلِمُ الْمُولِ وَاللَّهُ الْمُولِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُولِ وَاللَّهُ الْمُعَلِّى الْمُولِ وَاللَّهُ الْمُولِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُعَلَى الْمُولِ وَاللَّهُ الْمُعَلَى الْمُولِ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَاللَّهُ الْمُؤْمِولُولُ الْمُولِي وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ الْمُؤْمُ وَاللَّهُ الْمُؤْمُ وَاللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَاللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّالُولُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْ

#### وه الفصل الثانى: فِي بَيَانِ رَدِّ الْإِنْسَانِ إلى اَسْفَلِ السَّافِلَيْنَ ﴿ وَهِ • وَهِ الْمُعَلِي السَّافِلَيْنَ ﴿ وَهُ وَهُ وَهُ الْمُعَلِي السَّافِلَيْنَ الْمُوالِمِينَ السَّافِلَيْنَ الْمُؤْمِدِ السَّافِلَيْنَ الْمُؤْمِدِ السَّافِلَيْنَ الْمُؤْمِدِ السَّافِلِيْنَ السَّافِلَيْنَ الْمُؤْمِدِ السَّافِلِيْنَ السَّافِيلِيْنَ السَّ

لَمَا خَلَقَ اللهُ الرُّوْحَ الْقُدُسِيَّ فِي آحَسَنِ التَّقُونِهِ فِي عَالَمِ اللَّاهُوتِ فَارَدَ آن يَرُدَّ إِلَى الْاَسْفَلِ لِزِيَادَةِ الْأُنْسِيَّةِ وَالْقُرْبَةِ فِي مَقَامُ الْآوْلِيَاءُ وَالْأَنْفِيَاءُ فَرَدَّةُ اَوَّلًا إِلَى عَالَمِ الْجَبَرُوْتِ وَمَعَهُ بَذُرُ التَّوْحِيْدِ فَي مَقْعَدِ مِن نُورَائِيةٍ فِي ذَٰلِكَ الْعَالَمِ وَالْبَسَ مِنْهُ كِسُوةً وَكَذَا إِلَى عَالَمِ الْهُلْكِ فَتَلَقَ لَهُ كِسُوةً عَنْصِيَّةً لِمَا الْمَعْنَى فَلْمَسْمَى بِاعْتِبَارِ الْكِسُوةِ الْجَبَرُوْتِيَّةِ رُوْحًا سُلْطَائِيَّا وَبِاغْتِبَارِ الْمَلْكُوتِيَّةِ مُوحًا سُلْطَائِيًّا وَبِاغْتِبَارِ الْمَلْكُوتِيَّةً وَالْمَسَمِينَةُ وَوْحًا جِسْمَائِيًّا فَلَمَّا كَانَ الْمَقْصُودُ مِنْ عَجِيْهِ إِلَى الْاسْفَلِ لِكَسْبِ زِيَادَةِ اللَّهُ وَالنَّالِ وَالْقَالِبِ فَيَنْدَعُ بَلْمَالَةً وَعِيْدِ فِي الْمَلْكُوتِيَّةً وَالشَّوْعِ اللَّهُ وَي اللَّهُ اللَّهُ وَي تَعْفَى اللَّهُ الْمَلْكُوتِيَّةً وَالشَّوْعِ الْمَلْكُوتِيَّةً وَالسَّالِيَّ الْمَلْكُوتِيَّةً وَاللَّهُ وَالْفَالِبِ فَيَنْدَعُ بَالْمُ اللَّهُ وَالْفَالِ فَيَامَ عَلَيْهُ اللَّهُ وَي الْمُلْكِيَّةُ وَهُ وَي اللَّهُ وَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيَةُ وَيْدِي اللَّهُ وَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالَ الْمُؤْولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالل

## پر الأسرار **کوف 144 کوف ع** و بی متن **کوف کو**

وَ زَرَعَ بَذُرَ الشَّرِيْعَةِ فِي اَرُضِ الْقَلْبِ لِيَنْبُتَ فِيهَا شَجَرَةُ الشَّرِيْعَةِ وَتَفْهُرُ عَلَيْهَا ثَمَرَاتُ النَّرَجَاتِ اَمَرَاللَّهُ تَعَالَى الْأَرْوَاحَ كُلَّهَا بِلُحُولِ الْجَسَوِ فَقْسِمَ لِكُلِّ وَاحْدِمِنْهَا مَوْضِعٌ فِيْهِ فَمَوْضِعُ الرُّوْجَ الْجِسْمَافِرِّ مِنْهُ فِي الْجَسَوبَيْنَ اللَّحْمِ وَاللَّهِ وَمَوْضِعُ الرُّوْجَ القُلْسِيِّ السِّرُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍمِنْهُمَا حَانُوْتٌ فِي بَلَوالُوجُودِ وَ اَمْتِعَةٌ وَارْبَاحٌ وَتَجَارَةٌ لَنْ تَبُورًا كَمَا وَاللَّهِ وَمَوْضِعُ الرُّوْجَ القُلْسِيِّ السِّرُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍمِنْهُمَا حَانُوتٌ فِي بَلَكِ الْوَجُودِ وَ اَمْتِعَةٌ وَارْبَاحٌ وَتَجَارَةٌ لَنْ تَبُورًا كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى مِنْ اللَّهُ تَعَالَى اللهُ لَكُلِّ الْسَانِ الْنُ يَعْرَفُ مُعَامَلَتَهُ فِي وَجُودِ وَ لَيْ تَبُورًا كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى مِوْا وَعَلَائِيَةً يَرْجُونَ يَجَارَةً لَنْ تَبُورًا فَيَنْبَغِيْ لِكُلِّ إِنْسَانٍ اَنْ يَعْرِفَ مُعَامَلَتَهُ فِي وَجُودِةٍ لِانَّهُ مَا يَعْلَى اللهُ مُعَامِلَة فِي وَجُودِةٍ لِانَّهُ مَا يَعْلَى اللهُ مُن يَعْلَلُهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُعَامِلَة فِي السَّدُودِ وَحُضِلَ مَا فِي الصَّدُودِ (وَ كَمَا قَالَ اللهُ لَللهُ لَعَالَى اللهُ الْفَالِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْهُ الْمُعْتَالِ اللهُ اللهُ وَالْمَالُولُ اللهُ الطَّهُ اللهُ ال

#### · الفصل الثالث: في بَيَانِ حَوَانِيْتِ الْأَرُواجِ فِي الْجَسَدِ فَي الْجَسَدِ . في الْجَسَدِ الْمُ

نَحَانُوْتُ الرُّوْجِ الْحِسْمَانِيُّ مِنَ الْمَدُنِ الصَّدُرُ مَعَ الْجَوَارِجِ الظَّاهِرَةِ وَمَتَاعُهُ الشَّرِيْعَةُ وَمُعَامَلَتُهُ الْعَمَلُ بِالْمَفْرُوْضَاتِ النَّيْ اَمَرَ اللهُ بِهَا مِنَ الْأَحْكَامِ الظَّاهِرَةِ بِعَيْرِ شِرُكٍ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ آحَدًا. آنَّ اللهَ وَتُرُّ وَيُحِبُ الْوَثُرَ آغْنَى الْعَمَلَ بَلَا رِيَاءُ وَلَا مُعْعَةٍ وَلَا رِبْحُهُ فِي النَّذِيَ الرَّنَ الْوَلَايَة وَالْمُكَاشَفَة وَالْمُشَاهَدَة فِي عَالَمِ الْمُلْكِ مِنَ النَّرَ اللهَ وَالْمُكَاشَفَة وَالْمُشَاهَدَة وَالْمُشَاعِقِيمَ الْمُلَالِ مِنَ الْمُمَاتِ الرَّهُ مِنَ الْمَوَاتِ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى الْمُعَالِي وَاللَّهُ مِنْ الْمَوَاتِ الرَّهُ مِنَ الْمَوَاتِ الرَّهُ مِنَ الْمَوَاتِ الرَّهُ مِنَ الْمَوْتِ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ وَالمُؤْمِنَ وَالْمُولُ وَالْمُلُولِ وَهِنَ الْمَوْتِ وَالسَّمْعُ مِنَ الْمَعِيْرِ وَالرَّوْمُ وَالْمُعْلَالِ وَالسَّمْعُ مِنَ الْمَعْدِي وَالرُّولِ وَهِيَ الْمَدُنِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْم

وَكَانُوْتُ الرُّوْجَ الرَّوَافِي الْقَلْبُ وَمَتَاعُهُ عِلْمُ الطَّرِيَّقَةِ وَمَعَامَلُهُ اِشْتِعَالِهِ بِالْاَسْمَاء الْارْبُهُ وَالْكُوْلِ الْاَسْمَاء الْرِهُ فَى عَمَرَ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى "قُلِ ادْعُوا اللَّهُ آوادْعُوا الرَّحْنَ آيَامًا تَدُعُوا فَلَهُ الْاَسْمَاءُ الْحُسْلَى وَهُو عِلْمُ النَّهُ وَهُوا اللَّهُ مَن اللَّهُ وَكَالَ اللَّهُ تَعَالَى "فَلَهُ الْاَسْمَاءُ الْحُسْلَى فَادْعُوهُ وَبِهَا" وَهٰذِهِ إِشَارَاتُ إِلَى آنَ الْاَسْمَاء عَلَى الشَّغْلِ وَهُو عِلْمُ الْبَاطِنِ وَالْمَعْرِ فَةُ نَدِيْجَةُ النَّمَاء التَّوْحِيْدِ قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ انَّ بِلَّهِ تَعَالَى بَعْهُ وَيَسْعُونَ الشَّامَة عَثَلَ الشَّعْلِ وَهُو عِلْمُ الْمَالُونِ وَالْمَعْرَاءُ اللَّهُ وَالْمُولِ الْمَالُونُ وَاللَّهُ وَالْمُولِ الْمَالُونُ وَاللَّهُ وَالْمَعْرَاء اللَّهُ فَيْ وَفُو هُولِ اللَّالَةُ وَلَى اللَّهُ وَكَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ فَي الطَّهُ وَلَا اللَّهُ عَمْرَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَمْرَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَمْرَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عِلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْمَاء الْمُعْلِقُ الْمُعْلِي اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَ

وحَانُوْتُ الرُّوْجِ السُّلُطَافِيِّ الْفَوَادُ وَمَتَاعُةُ الْهَغِرِفَةُ وَمُعَامَلَتُهُ مُلَازَمَةُ الْاَسْمَاءِ الْاَرْبَعَةِ الْهُتَوَسِّطَاتِ بِلِسَانِ الْحِلْمُ الْحِنَانِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْحِلْمُ عِلْمًانِ عِلْمٌ بِاللِّسَانِ فَلْلِكَ خُجَّةُ اللهِ على خَلْقِهِ وَعِلْمٌ بِالْجِنَانِ وَذٰلِكَ الْعِلْمُ اللهِ السَّلَامُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَّلَامُ انَّ لِلْقُرْآنِ طَهْرًا وَبَطَنَا وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ اللهُ ا

# پير الأسرار **کې په 145 کې کې** عربیمتن **کې کې**

إِنْفَجَرَتْ مِنْ طَرْبِ عَصَا مُوسَى عَلَيْهِ الشَّلَامُ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ ۚ وَإِذِ اسْتَسْفَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْمَا اصْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا قَلْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَّشَّرَ بَهُمْ " فَالْعِلْمُ الظَّاهِرُ كَمَا َ الْمَعَلِ الْعَارِضِيِّ وَالْعِلْمُ الْمَاعِثِي وَالْكِلْمُ عَنَ الْرَفْظِي الْمَاعِقِ فِي الْرَفْظُ مِنَ الْرَفْظِي اللهُ تَعَالَى مِنَ الْرَفْظِي اللهُ تَعَالَى مِنَ الْرَفْظِي اللهُ تَعَالَى مِنَ الْمَاعِقِ عَبَّا هُو قُوَّةُ الْمَيْوَاتَاتِ النَّفْسَانِيَّةِ وَالْحُرَجَ اللهُ تَعَالَى مِنَ ارْضِ الْافَاقِ حَبَّا هُو قُوَّةُ الْمَرْوَاحِ النَّوْمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ اَخْلَصَ لِلْهِ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى مَن ارْضِ الْافَاقِ حَبَّا هُو قُوَّةُ الْمَيْوَاتَاتِ النَّفْسَانِيَّةِ وَالْحُرَجَ مِنَ ارْضِ الْافَاقِ حَبَّا هُو قُوَّةُ الْمَيْوَاتَاتِ النَّفْسَانِيَّةِ وَالْحُرَجَ مِنَ ارْضِ الْافَاقِ حَبَّا هُو قُوَّةُ الْمُنْوَاتِ النَّفْسَانِيَّةِ وَالْحُرَجَ مِنَ ارْضِ الْافَاقِ حَبَّا هُو قُوَّةُ الْاللهُ تَعَالَى اللهُ وَعَالِيَة وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَاللهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ وَعَالَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَالَى اللهُ وَعَالَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعِنَى الْمُؤْمِنِ وَاللهُ وَعَلَى اللهُ وَعِي وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَاللهُ وَعُلْ الْمُؤْمِنِ وَمِنَ الظَّاعِ فُو الْمُؤْمِنِ وَمُعَالَى اللهُ وَعِنَ الْمُؤْمِنِ وَمِنَ الْمُؤْمِنِ وَمَسْكَى هٰ فِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ وَمُعُولُوا اللهُ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَمِنَ الْمُؤْمِنِ وَمَن الظَّاعِ السَلَامُ وَهُ وَهُ وَالْمُؤْمِنِ وَمِنَ الظَّافِي هُو اللْمُؤْمِنِ وَمِنَ الْمُؤْمِنِ وَمُسْكَى هٰ فِي الطَّاعِقَةِ فِي الْمُؤْمِنِ وَهُو الْفِرْ وَهُو الْفِرْ وَهُ الْمُؤْمِنُ الْمُهُمْ وَاللْمُ الْمُؤْمِنِ وَمُنَا اللْمُؤْمِنِ وَمُن الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِقُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ وَاللْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَاللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَالُوا اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ وَاللْمُؤْمِنَ الْمُ

وَحَانُوتُ الرُّوْحِ الْقُدُسِيِّ فِي السِّرِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى ٱلْإِنْسَانُ سِرِّى وَاكَاسِرُّ فَوَمَتَاعُهُ عِلْمُ الْحَقِيْقَةِ وَهُوَ عِلْمُ التَّوْحِيْدِ وَهِى الْاَرْبَعَةُ الْاَحِيْرَةُ بِلِسَانِ الشِرِ بِلَا نُطْقِ قَالَ اللهُ تَعَالَى ' وَانْ تَجْهَرُ اللّهِ تَعَالَى وَامَّا رِبُحُهُ فَظُهُورُ طِفْلِ الْمَعَانِي وَمُشَاهَدَتُهُ بِالْقُولِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرِ وَالْحُهُ فَلُهُورُ طِفْلِ الْمَعَانِي وَمُشَاهَدَتُهُ وَنَظْرُهُ وَالى وَجْهِ اللهِ تَعَالَى إِجْلَالًا وَجَمَالًا بَعَيْنِ السِّرِ وُجُوهٌ يَوْمَنِ نَاضِرَةٌ إلى رَجِّهَا نَاظِرَةٌ بَلا كِيْفٍ وَ لَا كَيْفِيهِ وَلَا يَقْلُمُ وَلَى وَجْهِ اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللّهُ تَعَالَى مُقَلِّمُ وَهُو السِّمِيْعُ الْبَصِيْوُ ' فَلَمَّا بَلَعَ الْإِنْسَانُ إِلَى مَقْصُودِهِ كَيْفِي وَمُعْلِقِهُ مَنْ وَهُو السَّمِيْعُ الْبَصِيْنُ ' فَلَمَّا بَلَعُ الْإِنْسَانُ إِلَى مَقْصُودِهِ اللّهُ وَعَمْ وَلَا لَهُ وَمُولُولِ وَيَعْمُولُ وَتَعْيَرُتِ الْقُلُوبُ وَكَلَّتِ الْأَلْسُ وَلَنْ يَسْتَطِيْعَ أَنْ يُغْتِرَ مِنْ ذَلِكَ لِآنَ اللهُ تَعَالَى مُثَوّلًا عَنِ الْمُعْتَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴾ ٱلْفَصْلُ الرَّابِعُ: فِي بَيَانِ عَلَدِ الْعُلُوْمِ

فَالْعِلْمُ الظَّاهِرُ اِثْنَىٰ عَشَرَفَنَّا وَكَنَا الْعِلْمُ الْبَاطِنُ لَهْ اِثْنَا عَشَرَفَنَّا فَقَسَّمَ بَيْنَ الْعَامِ وَالْخَاصِ عَلَى قَدْرِ الْإِسْتِعْدَادِ فَالْعُلُومُ مُنْحَصِرَةٌ عَلَى اَرْبَعَةِ اَبُوَابِ:

ٱلْبَابُ الْأَوَّلُ: ظَاهِرُ الشَّرِيْعَةِ مِنَ الْأَمْرِ وَالنَّهْيِ وَسَائِرِ الْآحْكَامِرِ.

وَالثَّانِيُ: بَاطِئْهَا سَمِّيْتُهُ عِلْمَ الْبَاطِنِ وَالطَّرِيْقَةِ -

وَالثَّالِثُ: ٱلْبَاطِنُ سَمَّيْتُهُ عِلْمَ الْمَعْرِفَةِ -

وَالرَّابِعُ: آبُطَنُ الْبَوَاطِن وَسَمَّيْتُه عِلْمَ الْحَقِينَقَةِ فَلَا بُرَّامِنْ تَحْصِيلَ كُلِّهَا \_

كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الشَّرِيْعَةُ شَجَرَةٌ وَالطَّرِيْقَةُ آغْصَائُهَا وَالْمَعْرِفَةُ آوُرَقُهَا وَالْحَقِيْقَةُ ثَمَرُهَا وَالْقُرْآنُ جَامِعُ جَمِيْعِهَا بِالنَّلَالَةِ وَالْإِشَارَةِ تَفْسِيُرًا آوُتَاوِيْلًا (قَالَ صَاحِبُ الْمَجْمَعِ) التَّفْسِيُرُ لِلْعَوَامِ وَالتَّاوِيْلُ لِلْحَوَاصِ لِآنَهُمُ النَّهُونِ وَمَعْنَى الرَّسُوخُ القُبَاتُ وَ الْقَرَارُ وَالْإِسْتِحْكَامُ فِي الْعِلْمِ كَشَجَرَةِ الثَّعْلِ آصُلُهَا ثَابِتُ فِي الْكَلِمَةِ الْمُزْرُوعَةِ فِي الْمِلْمِ لَيْ الْعِلْمِ كَشَجَرَةِ الثَّعْلِ آصُلُهَا ثَابِتُ فِي الْالْرُضِ وَقَرْعُهَا فِي السَّمَاءُ وَهُ لَا الرَّسُوخُ لَتِيْجَةُ الْكَلِمَةِ الْمَزْرُوعَةِ فِي لَتِ الْقَلْبِ بَعْدَالتَّصْفِيّةِ وَقَدْعُطِفَ (قَوْلُهُ) وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ عَلَى السَّمَاءُ وَهُ لَا اللَّهُ عَلَى إِحْدَى الْالْقُوالِ (قَالَ صَاحِبُ التَّفْسِيْرِ الْكَبِيْرِ) لَوْ فُتِحَ هُنَا الْبَابُ لَا نُفَتَحَتُ فِي الْعِلْمِ عَلَى قَوْلِهِ عَزَّوَجَلَى اللَّهُ عَلَى إِحْدَى الْأَقُوالِ (قَالَ صَاحِبُ التَّفْسِيْرِ الْكَبِيْرِ) لَوْ فُتِحَ هُنَا الْبَابُ لَا لَهُ عَلَى إِحْدَى الْأَقُوالِ (قَالَ صَاحِبُ التَّفْسِيْرِ الْكَبِيْرِ) لَوْ فُتِحَ هُنَا الْبَابُ لَا لَهُ عَلَى إِحْدَى الْكَالِقُ وَالْمِ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ عَلَى إِلَا اللَّهُ عَلَى الْمَعْمَى الْمَتَعْمِ الْمُؤْلُولُ وَالْمَالُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ عَلَى السَّهُ الْمُعْلَى السَّهُ الْمُؤْلُولُ وَالْمَالُولُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلُولُ وَالْمَعْمِ الْمُؤْلِولُ وَلَا عَلَى صَاحِبُ التَّفْسِيْرِ الْكَبِيْرِ ) لَوْ فُتِحَ هُنَا الْبَابُ لَالْمَالُ اللَّهُ عَلَى الْمَالُولُ اللْهُ عَلَى الْمُؤْلُولُ اللْهُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلُولُ اللْهُ اللْهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ الْمِؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ

### الأسرار **کیکی الاسرار کیکی 146 کیکی عربیمتن کیکی**

ٱبُوَابُ الْبَوَاطِنِ (ثُمَّ الْعَبْدُ) مَامُورٌ بِقِيَامِ الْاَمْرِ وَالنَّهِيْ وَهُوَالِفَةِ النَّفْسِ فِي كُلِّ دَائِرَةٍ مِنَ الدَّوَائِرِ الْاَرْبَعِ فَالنَّفْسُ يُوسُوسُ فِي دَائِرَةِ الشَّرِيْعَةِ مِنَ الْمُخَالِفَاتِ وَفِي دَائِرَةِ الطَّرِيُقَةِ مِنَ الْمُوَافَقَاتِ تَلْبِيْسًا كَدَعْوَى النُّبُوَّةِ وَالْوَلَايَةِ وَفِي دَائِرَةِ الْمَعْرِ فَةِ مِنَ الشِّرُكِ الْخَفِيِّ مِنَ النُّوْرَ انِيَّاتِ كَدَعُوى الرَّبُوبَيَّةِ (كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى) آفَرَ أَيْتَ مَنِ الثَّفَرَ الِيَّاتِ كَدَعُوى الرَّبُوبَيَّةِ (كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى) آفَرَ أَيْتَ مَنِ الثَّغَذَ الهَاهُ هَوَاهُ

وَ آمًّا دَائِرَةُ الْحَقِيْقَةِ فَلَا مَلْخَلَ لِلشَّيْطَانِ فِيْهَا وَلَا لِلنَّفْسِ وَلَا لِلْمَلاَئِكَةِ لِأَنَّ غَيْرَاللهِ تَعَالَى يَعُتَرِقُ فِيْهَا (كَمَا قَالَ جِبْرَائِيْلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ) لَوْ دَنَوْتُ أَنْمِلَةً لَاحْتَرَقْتُ فَيَخْلِصُ الْعَبْدُ حِيْنَيْدٍ مِنَ الْخَصْمَانِ وَيَكُونُ مُغْلَصًا كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى فَبِعِزَّ تِكَ لَأُغُويَنَّهُمُ اَجْمَعِيْنَ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِيْنَ وَمَا لَمْ يَصِلَ الْحَقِينَقَةَ لَمْ يَكُنُ مُخْلَصًا لِآنَ الصِّفَاتِ الْبَشَرِيَّةَ الْغَيْرِيَّةَ لَا تَفْنِي إِلَّا بِتَجَلِّي النَّاتِ وَلَا يَرْتَفِعُ الْجَهُوْلِيَّةُ اللَّامِ عَعْرِفَةِ النَّاتِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فَيُعَلِّمُهُ اللهُ تَعَالَى بِلَا وَاسِطَةٍ مِنْ لَّدُنْهُ عِلْمًا لَّدُنْيًا فَيَعْرِفُهْ بِتَعْرِيْفِهِ وَيَعْبُدُهْ بِتَعْلِيْمِهِ كَالْخِصْرِ عَلَيْهِ الشَّلَامُ وَهُنَاكَ يُشَاهِدَ الْاَرْوَاحَ الْقُدُسِيَّةَ وَيَعْرِفُ نَبِيَّه مُحَمَّدًا صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَيَنْطِقُ فِهَا يَتُه إلى بَدَايَتَه وَالْأَنْبِيَا ءُيُبَشِّرُ وْنَهْ بِالْوِصَالَ الْأَبْدِينِ. كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيْقًا فَمَنْ لَمْ يَصِلْ بِهٰذَا الْعِلْمِ لَمْ يَكُنْ عَالِمًا فِي الْحَقِيْقَةِ وَلَوْ قَرَأَ ٱلْفَ ٱلْفٍ مِنَ الْكُتُبِ بِحَيْثُ لَا يَبْلُغُ إِلَى الرُّوحَانِيَّةِ فَعَمَلُ الْحِسْمَانِيَّةِ بِظَاهِرِ الْعُلُومِ جَزَاؤُهُ الْجَنَّةُ فَقَطْ. فَيَتَجَلَّى عَكْسُ الصِّفَاتِ ثَمَّهُ . فَالْعَالِمُ لَا يَنْخُلُ مُجَرَّدِعِلْمِ الظَّاهِرِ إلى حَرَمِ الْقُنْسِيُّ وَالْقُرْبَةِ لِآنَّة عَالَمِ الظَّيْرَانِ وَالظَّيْرُ لَا يَطِيْرُ إِلَّا يِجَنَاحَيْهِ فَالْعَبْدُ الَّذِي يَعْمَلُ بِعِلْمِ الظَّاهِرِ وَالْمَاطِنِ يَصِلُ إلى ذٰلِكَ الْعَالَمِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى فِي حَدِيْثِ الْقُدُسِيّ يَاعَبْدِينَ إِذَا ارَدْتَ اَنْ تَدْخُلَ حَرَمِيْ فَلَا تَلْتَفِتْ إِلَى الْمُلْكِ وَالْمَلَكُوْتَ وَالْجَبَرُوْتِ لِأَنَّ الْمُلْكَ شَيْطَانُ الْعَالِمِ وَا مَلَكُوتِ شَيْطَانُ الْعَارِفِ وَالْجَبْرُوتَ شَيْطَانُ الْوَاقِفِ مَنْ رَضِيَ بِأَحْدِمِنْهَا فَهُوَ مَطْرُودٌ عِنْدَ اللهِ تَعَالَى آغَيْني مَطْرُود الْقُرْبَةِ لَا مَطْرُوْدَ اللَّرَجَاتِ وَهُمْ يَطْلُبُوْنَ الْقُرْبَةَ فَلَا يَصِلُوْنَ اِلَّيْهَا لِانَّهُمْ طَمِعُوا غَيْرَ مُطْهَجِ لِأَنَّ لَهُمْ جَنَاحًا وَاحِدًا وَ لِاهْلِ الْقُرْبَةِ مَالَا عَيْنٌ رَأَتْ وَلَا أُذُنَّ سَمِعَتْ وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ وَهِيَ جَنَّةُ الْقُرْبَةِ لاَفِيْهَا حُورٌ وَّلَا قُصُورٌ فَيَنْبَغِيْ لِلْإِنْسَانِ أَنْ يَعْرِفَ مِقْدَارَهْ وَلَا يَنَّعَىٰ لِنَفْسِهِ مَا لَيْسَ بِحَقِّهِ كَمَا قَالَ عَلَىٰ كَرَّمَ اللَّهُ وَجْهَهْ رَحِمَ اللَّهُ اِمْرَأَ عَرَفَ قَدْرَهُ وَلَمْهِ يَتَعَلَّ طَوْرَهُ وَحَفِظَ لِسَانَهُ وَلَمْ يُضَيِّعُ عُمْرَهُ فَيَنْبَغِيُ لِلْعَالِمِ أَنْ يَحْصُلَ مَعْنَى حَقِيْقَةِ الْإِنْسَانِ الْمُسَهَّى بِطِفُلِ الْمَعَانِيْ وَيُرَيِّيْهِ مِمُلَازَمَةِ أَسْمَاءُ التَّوْحِيْدِ وَمُغُرِّ جَمِنْ عَالَمِهِ الْجِسْمَانِيَّةِ إلى عَالَمِه الرُّوْحَانِيَّةِ وَهِيَ عَالَمُه السِّيرِ لَيْسَ فِيْهِ غَيْرُ اللهِ دَيَارٌ وَهُوَ كَمِثْلِ صَعْرَاءً مِنْ نُوْرٍ لَا نِهَايَةَ لَهْ وَطِفْلُ الْمَعَانِيْ يَطِيْرُ فِيْهَا وَيَرى عِجَائِبَهَا وَغَرَائِبَهَا لَكِنْ لَا يُمْكِنُ الْآخْبَارُ عَنْهَا وَهِيَ مُقَامُ الْمُوَجِّدِيثِيَ الَّذِيثِيَ فَنَوْا مِنْ تَغْيِيْنِهِمْ فِيُ عَيْنِ الْوَحْدَةِ فَلَيْسَ لَهْ وُجُوْدٌ فِي الْبَيْنِ بِرُويَةِ بَمَالِ اللهِ كَمَا لَا يَرَى الْأَنْبِيّةَ نَفْسُهُ إِذَا أُمْلِلَ الشَّمْسُ فِيْهِ فَلَا جَرَمَ أَنَّ الْإِنْسَانَ لَا يَرَى نَفْسَهُ بِمُقَاتِلَةِ جَمَالِ اللهِ لِغَلَبَةِ الْحَيْرَةِ وَالْمَحُوِيَّةِ فِي نَفْسِهِ.

كَمَا قَالَ عِيْسَى عَلَيْهِ الشَّلَامُ آنَ يَّلِجَ الْإِنْسَانُ إلى مَلَكُوتِ الشَّمُوتِ حَثَى يُولَدُمَرَّ تَيْنِ كَمَا يُولَدُ الطَّيْرُ مَرَّ تَيْنِ وَالْمُرَادُ مِنْهُ تَوَلَّى طِفْلِ الْمَعَانِيِّ الرُّوْحَانِيْ مِنْ حَقِيْقَةِ قَابِلِيَّةِ الْإِنْسَانِ وَهُوَ سِرُّ الْإِنْسَانِ يَظْهَرُ وَجُوْدُهُ وَعَلُوقُهُ مِنْ وَالْمُرَادُ مِنْهُ تَوَلَّى طِفْلِ الْمَعَانِيِّ الرُّوْوَعَانِيْ مِنْ الْوَلَدُ لَا يَخْصُلُ إِلَّا مِنْ إِخْتِتَاعِ النَّطْفَتَيْنِ مِنَ الرَّجلِ وَالْمَرْأَةِ كَمَا قَالَ اللهُ إِنْ عَلَيْهِ وَبَعْدَ طُهُورِ هَنَا الْمُعْلَى اللهُ عَلَيْهِ وَبَعْدَ طُهُورِ هَنَا الْمَعْلَى الْمُعْلَى مِنْ نُطْفَةٍ آمُشَاحٍ تَبْتَلِيْهِ وَبَعْدَ ظُهُورِ هَنَا الْمَعْلَى يَخْصُلُ الْعُبُورُ مِنْ بُعُورِ الْخَلْقِ إلى قُعُورِ الرَّوْوَعَ اللَّهُ مِنْ الرَّوْمَانِيَّةُ وَاللَّهُ لِلَا مُعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللّهُ الْمُولِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْوَالِقِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ وَمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمُ اللّهُ وَعَالِيَةٌ وَاللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ وَمُ الرَّوْمَ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللهُ عَلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللّهُ عَلَى اللهُ الْمُعْلَى الللّهُ وَاللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقِ الللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى الللللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى الللللّهُ الْمُؤْمِ اللللللّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُؤْمِ اللللللللْمُ الْمُؤْمِ الللّهُ وَاللّهُ الْمُؤْمِ اللللللّهُ الْمُؤْمِ اللللّهُ الْمُؤْمِ اللللللللْمُ الْمُؤْمِ اللللللْمُ الْمُؤْمِ الللللْمُ الْمُؤْمِ الللّهُ الْمُؤْمِ اللللللْمُ الْمُؤْمِ الللللللْمُومُ الللللْمُ الْمُؤْمِ الللللّهُ الْمُؤْمِ اللللللّهُ الْمُؤْمِ

# پير الأسرار **پير (147 پير) عن پير الا**

صَوْتٍ:

### الفصل الخامس فِي بَيَانِ التَّوْبَةِ وَالتَّلْقِيْنِ ﴿ وَ التَّلْقِيْنِ اللَّوْبَةِ وَالتَّلْقِيْنِ

اِعْلَمْ أَنَّ الْمَرَاتِبَ الْمَذُ كُوْرَةَ لَا تَحْصُلُ إِلَّا بِالتَّوْبَةِ النُّصُوْحِ وَبِالتَّلْقِيْنِ مِنْ آهْلِهِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةُ التَّقُوٰى وَهِى كَلِمَةٌ لِآ اِللهَ إِللَّا اللهُ بِشَرْطِ آخَذِهِ مِنْ قَلْبِ تَقِيِّ فَقِي هِنَا سِوَى اللهِ لَا بِكُلِّ كَلِمَةٍ يُسْمَعُ مِنْ آفْوَةِ الْعَامَّةِ وَإِنْ التَّقُوٰى وَهِى كَلِمَةٌ لِآ اللهُ بِشَرْطِ آخَذِهِ مِنْ قَلْبِ تَقِيِّ فَقِي هِنَا سِوَى اللهِ لَا بِكُلِّ كَلِمَةٍ الْعَامَّةِ وَإِنْ كَاللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى تَفَاوُتُ لِآنَ الْقَلْبَ يَخْيُ إِذَا أَخِذَ بَنْ التَّوْحِيْدِ مِنْ قَلْبِ حَيِّ فَيَكُونُ بَلْدُا كَامِلًا وَبَنْدُ اللهُ اللهُ

وَالثَّانِيُ مَقْرُونٌ بِالْعِلْمِ الْحَقِيْقِيُ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى فَاعْلَمُ آنَّهُ لَا اِللهُ وَاسْتَغْفِرُ لِنَانَّبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ فَهٰذَا التَّلْقِيْنُ بِسَبَبِ نُزُولِ هٰذِهِ الْآيَةِ الشَّرِيْفَةِ لِآجَلِ الْخَوَاصِ -

--

بيان تلقين الذاكر أوَّلُ مَا مَنْ تَمَثَّى ٱقْرَبَ الظُّرُقِ وَٱفْضَلُهَا وَٱسْهَلُهَا مِنَ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلِيٌّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ فَانْتَظَرَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْوَحْيَ فَنَزَلَ جِبْرَائِيْلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَلَقَّنَ يَهِذِهِ الْكَلِمَةِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ قَالَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمَا قَالَ جِبْرَاثِيْلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ ثُمَّ لَقَنَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلِيًّا رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُ ثُمَّ جَأَ ۚ إِلَّى ٱصْحَابِهِ فَلَقَّنَهُمْ بَهِيْعًا فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّح اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ رَجَعُنَا مِنَ الْجِهَادِ الْأَصْغَرِ نَعُوْدُ إِلَى الْجِهَادِ الْأَكْبَرِ يَغْنِي جِهَادِ النَّفْسِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الصَّلُوقُةُ وَالسَّلَامُ لِبَعْضِ أَصْحَابِهِ أَعْدَى أَعْدَايْكَ نَفْسُكَ الَّتِي بَيْنَ جَنْبَيْكَ فَلَا تَخْصُلُ عَحَبَّةُ اللهِ إِلَّا بَعْنَ قَهْرِ آعْدَاء فِي وُجُوْدِكَ مِنْ نَفْسِ الْأَمَّارَةِ وَاللَّوْامَةِ وَالْمُلْهَمَةِ وَتَطَهُّرِهِ مِنَ الْآخُلَاقِ الذَّمِيْمَةِ الْبَهِيْمِيَّةِ كَمَحَبَّةِ زِيَادَةِ الْآكُلِ وَالشَّرْبِ وَالنَّوْمِ وَاللَّهْ وَالسَّبْعِيَّةِ كَالْعَضِ وَالشَّتَمِ وَالضَّرْبِ وَالْقَهْرِ وَالشَّيْطَانِيَّةِ كَالْكِبْرِ وَالْعُجْبِ وَالْحَسَدِ وَالْحِقْدِ وَغَيْرِ لْلِك مِنَ الْأَفَاتِ الْبَدَنِيَّةِ وَالْقَلْبِيَّةِ فَإِذَا تَطَهَّرَ مِنْهَا تَطَهَّرَ مِنْ أَصْلِ الذُّنُوْبِ فَكَانَ مِنَ الْمُتَطَهِّرِيْنَ والتَّقَابِيْنَ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعالَى إنَّ اللَّة يُحِبُّ التَّوَّابِيْنَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَّهِّرِيْنَ فَمَنْ تَابَ مِنْ مُجَرَّدِ ظَاهِرِ الذُّنُوْبِ فَالظَّاهِرُ إِنَّهُ لَا يَنْخُلُ تَحْتَ هٰذِهِ الْأَيَّةِ وَإِنْ كَانَ تَايْبًا لَكِنْ لَّيْسَ بِتَوَّابٍ فَإِنَّهُ لَفُظُ الْمُبَالَغَةِ فَالْمُرَادُمِنَهُ تَوْبَةُ الْخَوَاصِ فَنَالَ مَنْ يَتُوبُ مِنْ مُجَرَّدِ الذَّنُوبِ الظَّاهِرِ كَمَنْ يَقْطَعُ حَشِيْشَ الزَّرْعِ مِنْ فَرْعِهِ وَلَا يَشْتَغِلُ بِقَلْعِهِ مِنْ أَصُولِهِ فَيَنْبُثُ لِأَمْحَالَةَ ثَانِيًا ٱكْثَرَ فِمَا كَانَ وَمِثَالُ التَّوَّابِ مِنَ الذُّنُوْبِ وَالْآخُلَاقِ الذَّمِيْمَةِ كُلِّهَا كَمَنْ يَّقْلَعُهْ مِنْ أَصْلِهِ فَلَا جَرَمَ أَنَّهُ لَا يَنْبُتُ بَعْدَهْ إِلاَّ نَادِرًا فَالتَّلْقِيْنُ بَعْدَهْ ٱللَّهُ تَقْطَعُ مَا سِوَى اللهِ تَعَالَى عَنْ قَلْبِ الْمُتَلَقَّنِ لِأَنَّ مَنْ لَمْ يَقْطِعِ الشَّجَرَ الْمُرَّلَمْ يَصِلُ الشَّجَرَ الْحُلُو مَوْضِعَهٰ فَاعْتَبِرُوْ ايَأَاوُلِي الْأَبْصَارِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ وَتَصِلُوْنَ،قَالَ اللهُ تَعَالَى هُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهٖ وَيَعْفُوْعَنِ السَّيْبَاتِ وَقَالَ سُبْعَانَهُ وَتَعَالَى وَمَنْ تَابَ وَامْنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُوْلَئِكَ يُبَيِّلُ اللَّهُ سَيِّئَا تِهِمْ حَسَنَاتٍ ۗ ثُمَّ التَّوْبَةُ عَلَى نَوْعَيْنِ تَوْبَةُ الْعَامِ وَتَوْبَةُ الْخَاصِ. فَتَوْبَةُ الْعَامِ أَنْ يَرْجِعَ مِنَ الْمَعْصِيَةِ إِلَى الطَّاعَةِ وَمِنَ النَّمِيْمَةِ إِلَى الْحَيِيْدَةِ وَمِنَ الْجَعِيْمِ إِلَى الْجَعْفِيةِ وَمِنْ رَّاحَةٍ الْبَدُنِ إلى مُشَقَّةِ النَّفُسِ بِاللَّهِ ثُمِ وَالْجَهْدِ وَالسَّعِيِّ الْقَوِيِّ.

وَتَوْبَةُ الْخَاصِ أَنْ يَرْجِعَ بَعْدَ حُصُولِ هٰذِهِ التَّوْبَةِ مِنْ حَسَنَاتِ الْأَبْرَادِ إِلَى الْمَعَادِفِ وَمِنَ النَّدَ جَاتِ إِلَى الْقُرْبِةِ

## 

وَمِنَ اللَّذَاتِ الْحِسْمَانِيَّةِ إِلَى اللَّذَاتِ الرُّوْ حَانِيَّةِ وَهُوَ تَرْكُ مَاسِوَى اللَّهَ تَعَالَى وَالْأَنْسُ بِهِ وَالشَّفْرُ اِلَيْهِ بِعَنِي الْيَقِيْنِ وَهَوْ لَا الْمَانُ كُورَاتِ مِنْ كَسَبِ الْوُجُودِ وَكَسْبُ الْوُجُودِ ذَنْبُ كَمَا قِيْلَ خِطَابًا لِلنَّبِيْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وُجُودُكَ ذَنْبٌ لَا يُقاسُ بِهِ ذَنْبٌ اخَرُ ، كَمَا قَالَ الْاكَابِرُ رَحِبُهُمُ اللَّهُ تَعَالَى حَسَنَاتُ الْاَبْرَارِ سَيِّنَاتُ الْمُقَرِّبِيْنَ وَلِلْكَ كَانَ ذَنْبٌ لَا يُعْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْتَغُفِرُ اللَّهُ كُلَّ يَوْمِ مِائَةً مَرَّةٍ (كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى) وَاسْتَغْفِرَ لِذَنْبُكَ أَيْ لَا يَعْمُ وَمِنْ كُلِّ مَاسِوَى اللهِ تَعَالَى إلَيْهِ وَ النَّكُولُ فِي سِلْمِ الْقُرْبَةِ فِي الْاجْرَةِ وَالتَظُرُ وَهُولِكَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِ وَ النَّكُولُ فِي سِلْمِ الْقُرْبَةِ فِي الْاجْرَةِ وَالتَظُرُ وَهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِ وَ النَّكُولُ فِي سِلْمِ الْقُرْبَةِ فِي الْاجْرَةِ وَالتَقُلُولُ وَهُولِكَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ لِللّهُ تَعَالَى عِبَادًا الْبُدَانُهُمْ فِي اللّهُ نَعَالَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ لِلللهُ تَعَالَى فِي مِنْ أَقِ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ لِللّهُ تَعَالَى عِبَادًا الْبُدَانُهُمْ فِي اللَّذُنِيَا وَقُلُومُهُمْ مَنْ اللّهُ عَنْفُ وَلَى وَقَالَ عُمْرُ أَوْلِكُمْ مَنْ اللّهُ عَنْفَالَ فِي مِنْ أَوْلَهُ لَو مَنْ اللّهُ عَلْمُ وَلَا لَكُنْ مُ اللّهُ عَلَيْهِ وَمِنَا اللّهُ عَلَيْهِ وَمِنَاتِ الللّهُ تَعَالَى فِي مِنْ أَقِ الْقَلْمِ كَمَا قَالَ عُمْرُ وَيَعَالَى فِي مِنْ أَقِلُ وَالْقَلْمِ وَيَعْلَى لَا عُمْلُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فَهٰذِهِ الْمُشَاهَدَةُ لَا تَحْصُلُ إِلَّا بِتَلْقِيْنِ شَيْحِ وَّاصِلِ مَّقُبُولٍ مِنَ السَّابِقِيْنَ ثُمَّ رَدُّهُ إِلَى تَكْمِيْلِ النَّاقِصِيْنَ بِأَمْرِ الله تَعَالَى بِوَاسِطَةِ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَإِنَّ الْأَوْلِيّاءَ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُمْ مُرْسَلُونَ لِلْخَوَاصِ لَا لِلْعَوَامِ فَرْقًا بَيْنَ النَّبِيِّ وَالْوَلِيِّ فَإِنَّ النَّبِيَّ مُرْسَلٌ إِلَى الْعَوَامِ وَالْخُوَاصِ بَمِيْعًا مُسْتَقِلًّا بِنَفْسِهِ وَٱلْوَلِيُّ الْمُرْشِدُ يُرْسَلُ لِلْخَوَاصِ فَقُطْ غَيْرُ مُسْتَقِلْ بِنَفْسِهِ فَإِنَّهُ لَا يَسَعُهْ إِلَّا مِمُتَابَعَةِ نَبِيِّهِ عَلَيْهِ الشّلاَمُ حَثّى لَوِاذَّعَى الْإِسْتَقُلاَلَ كَفَرَ وَإِنَّمَا شَبَّهَ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عُلَمًا ۗ أُمَّتِيْ كَأَنْبِيَاءُ بَيْنَ إِسْرَ آئِيْلَ لِا نَّهُمْ كَأَنُوا مُتَتَابِعِيْنَ لِشَرِيْعَةِ الْمُرْسَلِ وَ هُوَ مُوْسَى عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَ السَّلَامُ لَكِنْ يُجَدِّدُونَهَا وَيُوَ كِنُونَهَا أَحْكَامًا مِنْ غَيْرِ إِثْيَانِ بِشَرِيْعَةٍ أُخْرَى فَكُنَا عُلَمَاءُ هٰذِهِ الْأُمَّةِ مِنَ الْأَوْلِيّاءُ يُرْسَلُونَ لِلخَوَاصِ لِتَجْدِيْدِ الْأَمْرِ وَالنَّهُي وَإِسْتِحْكَامِ الْعَمَلِ عَلَى التَّاكِيْدِ الْأَبْلَغِ وَتَصْفِيّةِ أَصْلِ الشَّرِيْعَةِ وَهِيَ فِيُ الْقَلْبِ مَوْضِعِ الْمَعْرِ فَهِ وَهُمْ يُغْيِرُونَ بِعِلْمِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَأَصْحَابِ الصَّفَّةِ كَانُوْ ا يَنْطِقُونَ بِأَسْرَ ارِ الْمِعْرَاجِ قَبْلَ إِخْبَارِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالْوَلِيُّ حَامِلٌ لِوَلَايَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الَّهِي هِيَ جُزْءُ نُبُوَّتِهِ وَبَاطِيهِ آمَانَةٌ عِنْدَهُ وَلَيْسَ الْمُرَادُمِنْهُمُ كُلَّ مَنْ تَرَشَمَ بِظَاهِرِ الْعِلْمِ لِأَنَّهُ وَإِنْ كَانَ مِنَ الْوَرَثَةِ النَّبَوِيَّةِ لكِنْ مِنْ قُبُلِ خَوِي الْأَرْحَامِ فَالْوَارِثُ الْكَامِلُ مَنْ يَكُونُ بِمَنْزِلَةِ الْإِبْنِ لِأَنَّهُ مِنْ ٱقْرَبِ الْعَصَبَاتِ فَالْوَلَدُ سِرُّ الْآبِ ظَاهِرًا وَبَاطِنًا وَلِذَٰلِكَ قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِنَّ مِنَ الْعِلْمِ كَهَيْئَةِ الْمَكْنُونِ لَا يَعْلَمُهُ إِلاَّ الْعُلَمَاءُ بِاللَّهِ تَعَالَى فَإِذَا نَطَقُو بِهِ لَمْ يُنْكِرُهُ آهُلُ الْعِزَّةِ وَهٰنَا هُوَ الشِّرُ الَّذِي اسْتُوْدِعَ فِي قَلْبِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيْلَةَ الْمِعْرَاجِ فِي ٱبْطُنِ الْبَوَاطِنِ الثَّلاَثِيْنَ ٱلْفًا وَلَمْ يُفْشِهَا عَلَى آحَدٍ قِنَ الْعَامَّةِ سِوَى آضْعَابِهِ الْمُقَرَّبِيْنَ وَأَضْعَابِ الصُّفَّةِ فَبَرُكَةُ ذٰلِكَ السِّرِّ قِيَامُر الشَّرِيْعَةِ إلى يَوْمِ الْقِيَامَةِ فَالْعِلْمُ الْبَاطِنُ يَهْدِي إلى ذٰلِكَ اليِّرِ فَالْعُلُومُ وَالْمَعَارِفُ كُلُّهَا قَشُرُ ذٰلِكَ السِّرِ وَآمًّا الْعُلَمَاءُ الظَّاهِرِيَّةُ فَهُمْ وَرَثَةٌ فَبَعْضُهُمْ مِمَنْزِلَةِ صَاحِبِ الْفُرُوْضِ وَبَعْضُهُمْ مِمَنْزِلَةِ ذَوِي الْاَرْحَامِ مُؤَكِّلُوْنَ عَلَى قُشُوْرٍ الْعِلْمِ بِالنَّاعْوَةِ إِلَى اللهِ تَعَالَى بِالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَالْمَشَائِخُ الشَّنِيَّةُ الْمُتَسَلِّسَلَّهُ سِلْسِلَعُهُمْ إِلَى عَلِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عِمَقِرِ الْعِلْمِ عَلَى بَابِ الْعِلْمِ بِالدَّعْوَةِ وَالْحِكْمَةِ إِلَى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى أَدْعُ إِلَى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِيَ آحُسَنُ وَقَوْلُهُمْ فِي الْأَصْلِ وَاحِدٌ وَفِي الْفُرُوعِ مُخْتَلِفٌ وَهٰذِهِ الْمَعَانِي الثَّلَا ثَةُ الَّتِيْ كَانَتْ تَجْمُوْعَةً فِي الْاٰيَةِ كَانَتْ تَجْمُوْعَةً فِي ذَاتِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَا يُطِيْقُ آحَدٌ حَمُلَ ذٰلِكَ بَعْدَهٰ فَقَشَّمَ عَلَىٰ ثَلَاثَةِ ٱقْسَامِر.

### الأسرار **﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل**

ٱلْقِسْمُ الْأَوَّلُ: - عِلْمُ الْحَالِ وَهُوَ لُئُهَا وَاعْظِ الرِّجَالَ وَهِنَّهُ الرِّجَالِ بِهِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ هِنَّةُ الرِّجَالِ بَهُ كُوا بِدُعَالِ بِهِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى الرِّجَالِ تَقْلُعُ الْجِبَالِ قَسَادَةُ الْقَلْبِ يَمْحُوا بِدُعَائِهِمُ وَتَطَرُّعِهِمُ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدُ الْوَتِيَ خَيْرًا كَثِيْرًا \*

وَالْقِسْمُ الثَّانِيُ:-قَشُرُ ذٰلِكَ اللَّبِ اَعْظِ الْعُلَمَا ۚ الظَاهِرِيَّةَ وَهُوَ مَوْعِظَةُ الْحَسَنَةُ وَالْاَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهُيُ عَنِ الْمُنْكَرِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالشَّلَامُ الْعَالِمُ يَعِظُ بِالْعِلْمِ وَالْاَدَبِ وَالْجَاهِلُ يَعِظُ بِالطَّرْبِ وَالْخَضَبِ::

وَالْقِسْمُ الفَّالِفُ: وَهُوَ قَشَرُ الْقَشْرِ آعَظَ لِلْأُمْرَاءُ وَهُوَ الْعَدُلُ الظَّاهِرِيُّ والسِّيَاسَةُ الْهُشَارُ اِلَيْهِ بِقَوْلِهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَجَادِلْهُمْ بِالَّيْ فِي آخْسَنُ فَلَهُمْ مَظَاهِرُ الْقَهْرِ وَسَبَبُ صِيَانَةِ اليِّظَامِ الرِّيْنِ كَالْقَشْرِ الْاَحْمَرِ وَمِثَالُ عُلَمَاءُ الْبَاطِنِ كَاللَّتِ لِلْلِكَ قَالَ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمُ وَمُقَامُ الْعُلَمَاءُ الظَّاهِرِ كَالْقَشْرِ الْاَحْمَرِ وَمِثَالُ عُلَمَاء الْبَاطِنِ كَاللَّتِ لِلْلِكَ قَالَ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ تَعَالَى يُعْيِ الْقَلْبِ بِنُورِ الْحِكْمَةِ كَمَا يُعْيِ الْمُلَامُ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ كَلِمَةُ الْحِكْمَةِ ضَالَةُ الْحَكِيْمِ الْمَنْ وَجَدَهَا وَالْكِلِمَةُ الْبَيْعَ بِأَفُواهِ الْعَوَامِ الْمَيْعَةُ مِمَا الْمُؤْتِ وَالسَّلَامُ كَلِمَةُ الْحِكْمَةِ ضَالَةُ الْحَكِيْمِ الْمَنْ وَجَدَهَا وَالْكِلِمَةُ الْبَيْعَ بِأَفُواهِ الْعَوَامِ الْمَيْعَةُ مِنَاللَّهُ وَالسَّلَامُ كُلِمَةُ الْحِكْمِ وَمِنَاللَّهُ وَالْمَلُومُ وَالسَّلَامُ طَلَعُ الْمُلُومُ وَلَيْكُومُ الْمُنْونِ وَالْمُورُونِ مِنَ النَّرَبِي الْمَالُومُ وَالْمَالِولُومُ وَالسَّلَامُ اللَّهُ وَمِ الْمُعْلُومُ الْمُعُولُومُ الْمُعْلُومُ الْمُعَلِّمُ وَالْمُورُ وَالْمُورُولُ مِنَ اللَّهُ وَمِ الْمُؤْمِولُومُ الْمُعْلُومُ الْمُعْلِمُ وَمُعْلَلُهُ وَالْمُورُولُ وَمِنَ اللَّهُ وَالْمُ الْمُؤْمِولُومُ الْفُولُومُ الظَّلُومُ وَلَيْكُمُ الْمُعْلُومُ الْمُورُومُ الْفُورُ الْفُولُومُ الظَّاهِرَةِ وَالْمُؤْمِولُومُ الظَّالُومُ وَالْمُ الْمُلُومُ وَالْمُولُومُ الْمُلُومُ وَالْمُورُومُ الطَّلُومُ وَالْمُولُومُ الْمُولُومُ الْمُولُومُ الْمُعْلُومُ الْمُعْلُومُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ وَالْمُولُومُ الظَّاهُ وَلَامُ الْمُؤْمِلُومُ الْمُولُومُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ الْمُولُومُ الْمُولُومُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ الْمُولُومُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ الْمُولُومُ الْمُعْلُومُ الْمُعْلُومُ الْمُولُومُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ الْمُولُومُ الْمُعْلِمُ الْمُولُومُ الْمُولُومُ الْمُولُومُ الْمُعْلُومُ الْمُولُومُ الْمُعْلُومُ الْمُعْلِمُ الْمُع

فَرَضَا ۗ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنْ يُجَاوِزَ عَبِيْدَهُ إِلَى الْقَرْبَةِ وَلَا يَلْتَفِتُ إِلَى النَّدَجَاتِ كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ قُلُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ قُلُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ قُلُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ قُلُ اللهُ تَبَارُكَ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّ

### وه الفصل السادس فِي بَيَانِ اَهُلِ التَّصَوُّفِ وَ الْهُولِ التَّصَوُّفِ الْهُولِ التَّصَوُّفِ الْهُولِ التَّ

وَلَمْ يُسَهُّوْ الْمُلُ التَّصَوُّفِ الَّالِتَصْفِيتَةِ بَاطِنِهِمْ بِنُوْرِ الْمَعْرِفَةِ وَالتَّوْحِيْنِ اَوْلِا مُّهُمْ اِلْنَسْبُوْ الْاَصْفَابِ الصُّفَّةِ اَوْ لِلْمُنْتَهِيُ صُوْفُ الْمَرْعَزِ وَهُو صُوْفُ الْمُرَقِّعُ وَكَلَا لِلْمَسْفِمُ الصُّوْفُ الْمَرْعَزِ وَهُو صُوْفُ الْمُرَقِّعُ وَكَلَا اللَّهُمْ فِي الْمَنْتَهِيُ صُوْفُ الْمَرْعَزِ وَهُو صُوْفُ الْمُرَقِّعُ وَكَلَا المَّهُمْ فِي الْمَنْتَقِينِ عَلَى حَسْبِ مَرَاتِبِ آحُو الِهِمْ وَكَلَا بِالْاَصْعِمَةِ وَالْمَشْعَمِ وَالْمَشْرَبِ قَالَ صَاحِبُ التَّفْسِيْرِ الْمَجْمَعِ يَالْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ النَّالِ النَّاسِ عَلَى حَسْبِ مِنَ الْمَلْمِي وَالْمَسْعِمِ وَالْمَشْرَبِ وَ بِأَهْلِ الْمَعْرِفَةِ كُلُّ لَمَنِ مِنْهَا فَإِنَّ الْمَالِ النَّاسِ لَا النَّاسِ وَالْمَسْمِولُ الْمَسْمِولُ الْمَعْمِ وَالْمَشْرَبِ وَ بِأَهْلِ الْمَعْرِفَةِ كُلُّ لَمَنِ مِنْهَا فَإِنَّ الْمُلْسِ وَالْمَسْمِ وَالْمَشْرِبِ وَ بِأَهْلِ الْمَعْرِفَةِ كُلُّ لَمَنِ مِنْهَا فَإِنَّ الْمُلْسِ وَالْمَسْمِ وَالْمَشْرِبِ وَ بِأَهْلِ الْمَعْرِفَةِ كُلُّ لَمَنِ مِنْهَا فَإِنَّ الْمَالِ النَّاسِ مِنْ الْمُنْ الْمُؤْلِ فِي الْمَنْفِ الْمَعْمِ وَالْمَسْرِ وَالْمَنْ فِي الْمُؤْلِ فِي الْمُعْمِلُ وَالْمُولِ الْمُعْمِ وَالْمُولُ الْمُعْمِلُ وَالْمُولُونَ الْمَنْ الْمُنْ الْمَالِ النَّاسِ اللَّهُ الْمُعْمِلُ وَالْمُولُونُ الْمُعْمِلُ وَالْمُولُ الْمُعْمِلُ اللْمُعْمِ وَالْمُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْلِى الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُ وَالْمُعُمِ وَالْمُلْمُ السَّمْ وَالْمُولُ وَالْمُولُ الْمُعْلِى الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُ اللْمُعْمِلُولُ السَّفَى الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِى الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُلْمُولُ الْمُعْمُلُ السَّمُ وَالْمُؤْمِلُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ اللْمُعْمِلُولُ الْمُعْلِي الْمُعْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْمِلُلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْلِلْمُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُول

(فَالتَّاءُ) مِنَ التَّوْبَة وَهُو عَلَى وَجُهَيْنِ تُّوْبَةُ الظَّاهِرِ وَتَوْبَةُ الْبَاطِنِ . فَتَوْبَةُ الظَّاهِرِيَّةِ فَهِى آنْ يَرْجِعَ بِجَهِيْعِ اعْضَائِهِ الظَّاهِرِيَّةِ مِنَ النُّنُوبِ وَالنَّمَائِمِ إِلَى الطَّاعَاتِ وَمِنَ الْمُخَالَفَاتِ إِلَى الْمُوفَقَاتِ قَوْلًا وَّفِعُلًا وَ آمَّا التَّوْبَةُ الْمَائِمِ اللَّاطِنِيَّةُ فَهِى آنْ يَرْجِعَ إِلَى الْمُوافَقَاتِ بِتَصْفِيةِ الْقَلْبِ فَإِذَا حَصَلَ تَبْرِيلُ النَّمِيْمَةِ بِالْتَهِيْدَةِ فَقَلُ تَمْ مَقَامُ التَّاءِ. الْبَاطِنِيَّةُ فَهِى آنْ يَرْجِعَ إِلَى الْمُوافَقَاتِ بِتَصْفِيةِ الْقُلْبِ فَإِذَا حَصَلَ تَبْرِيلُ النَّمِيْدَةِ بِالْتَهِيْدَةِ فَقَلُ تَمْ مَقَامُ التَّاءِ. (وَالصَّادُ) مِنَ الصَّفَا وَهُوَ أَيْضًا عَلَى وَجُهَيْنِ صَفَّاءُ الْقَلْبِ وَصَفَاءُ الشِّرِ . فَصَفَاءُ الْقَلْبِ آنْ يَصَغِى قَلْبُهُ مِنَ الْكُلُووْرَاتِ النَّالَةِ مِثْلُ الْعَلَامِ وَالْمُلَامِ وَالْمُولُونَ وَالْمُلَامِ وَالْمُلَامِ وَالْمُلَامِ وَالْمُلَامِ وَالْمُلَامِ وَالْمُلَامِ وَالْمُلَامِ وَالْمُلَامِ وَالْمُلِهِ وَلَامِ وَالْمُلِهُ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُقَالِمُ وَالْمُلِو وَالْمُلُهُ وَالْمُ وَالْمُومِ وَالْمُلَامِ وَالْمُلِومِ وَالْمُلِولُولُ وَالْمُلَامِ وَلَامِهُ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُلَامِ وَالْمُوالِ وَالْمُولِ وَالْمُوالُولُولُ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُومِ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُوالُولُولُولُولُولُولُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُلُومُ وَالْمُلُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُلْمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْم

### پير الأسرار **کېږې (150 کېږې)** عربیمتن **کېږې**

الْمَذُ كُورَةِ لَا يَخْصُلُ إِلَّا يَمُلَازَمَةِ ذِكْرِ اللهِ تَعَالَى فِي التَّلُقِيْنِ جَهُرًا فِي الْإِبْتِدَاء إِلَى آنْ يَّبُلُغَ مَقَامَ الْخَفِيَّةِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ آئْ خَشِيَتْ وَالْخَشْيَةُ لَا تَكُونُ إِلَّا بَعْدَ اِنْتِبَاهِ الْقَلْبِ مِنْ نَوْمِ الْعَفْلِ فَي الثَّلُو اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ آئْ خَشِيتُ وَالشَّرِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الطَّلُوةُ وَالشَّلَامُ آلْعَالِمُ يُنَقِّشُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ يُنَقِّشُ وَلَا مَن الْعَلْمِ مِنَ الْخَيْرِ وَالشَّرِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الطَّلُوةُ وَالشَّلَامُ آلْعَالِمُ يُنَقِّشُ وَلَا اللهُ اللهُ

وَٱمَّا صَفَاءُ السِّرِ فَهُوَ بِالْإِجْتِنَابِعَمَّا سِوَى اللهِ تَعَالَى وَهَحَبَّتُهُ بِمُلَازَمَةِ ٱسْمَاء التَّوْحِيْدِ بِلِسَانِ السِّرِ فِي سِرِّهٖ فَإِذَا حَصَلَ لَهُ هٰذِهِ الصِّفَةُ فَقَدُ تَمَّ مَقَامُر الصَّادِ.

وَاَمَّا الْوَاوُ فَهُوَ مِنَ الْوَلَايَةِ وَهِيَ تَرُتِيْبٌ عَلَى التَّصْفِيَةِ كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى ٱلَّا إِنَّ ٱوْلِيَا ۗ اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ ٥ لَهُمُ الْبُشْرِي فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْأَخِرَةِ \_

فَإِذَا تَمَّ الْفَقُرُ بَقِيَ الصُّوْفِيُّ مَعَ الْحَقِّ سُبْحَانَهُ و تَعَالَى آبدًا كَمَا قَالَ اللهُ تَبَاركَ وَ تَعَالَى آضَابُ الْجَثَّةِ هُم فِيْهَا خَالِدُونَ وَكَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِيْنَ.

### الفصل السابع في بَيَانِ الْأَذْكَارِ

فَقَدُ هَدَى اللهُ لِلذَّا كِرِيْنَ (بِقَوْلِهِ) وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ آيْ إلى مَرَاتِبِ ذِكْرِكُمْ وَقَالَ عَلَيْهِ آفْضَلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ الْفَاسُلَامِ الْفَالُونَ مِنْ فَعْلَى لَا اللهُ فَلِكُلِّ مَقَامٍ مَّرْتَبَةٌ خَاصَّةٌ اِمَّا جَهْرِيَّةٌ أَوْ خَفِيَّةٌ. فَالْأَوَّلُ هَدَاهُمُ الْفَضَلُ مَا قُلْمَ اللهُ فَلِكُلِّ مَقَامٍ مَّرْتَبَةٌ خَاصَّةٌ اِمَّا جَهْرِيَّةٌ أَوْ خَفِيَّةٌ. فَالْأَوَّلُ هَدَاهُمُ اللهُ فَلَكُلِّ مَقَامٍ مَّرْتَبَةٌ خَاصَّةٌ اللهِ عَهْرِيَّةٌ أَوْ خَفِيَّةٌ. فَالْأَوْلُ هَدَاهُمُ اللهُ فَلَى اللهُ فَلَى اللهُ فَلَى اللهُ وَكُرِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَلَى اللهُ اللهُ

وَأَمَّا ذِكْرُ النَّفُسِ فَهُوَ ذِكْرٌ غَيْرُ مُسْمُوعٍ بِالْحُرُوفِ وَالصَّوْتِ بَلْ مَسْمُوعٌ بِالْحِيْسِ وَالْحَرْكَةِ فِي الْبَطْنِ . وَأَمَّا ذِكْرُ الْقَلْبِ فَهُوَ مُلَاحَظَةُ الْقَلْبِ فِيْ صَّمِيْرِهٖ مِنَ الْجَلَالِ وَالْجَمَالِ وَأَمَّا نَتِيْجَةُ ذِكْرِ الرُّوْجِ فَهُوَ مُشَاهَدَةُ ٱنْوَارِ تَجَلِّيَاتِ

## بر الأسرار **کیکی الحکیک** عربی متن **کیکیک**

الصِّفَاتِ وَامَّا ذِكْرُ السِّرِ فَهُوَ مُرَاقَبَةٌ لِمُكَاشَفَاتِ الْأَسْرَارِ الْإلهِيَةِ عَمَّر نَوَالُهُ . وَامَّا ذِكْرُ الْخَفِيِّ فَهُوَ مُعَايَنَةُ الْأَنْوَارِ بَمَالِ النَّاتِ الْاَحْدِيَّةِ جَلَّ جَلاَلُهُ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيْكٍ مُقْتَدِرٍ . وَامَّا ذِكْرُ اَخْفَى الْخَفِيِّ فَهُوَ النَّظُرُ إلى حَقِيْقَةِ حَقِّ الْيَقِيْنِ وَلَا يَطَلِعُ عَلَيْهِ اَحَدُّ اللَّهُ تَعَالَى كَمَا قَالَ عَزَّوَجَلَّ إِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَ وَاخْفَى وَذَٰلِكَ اَبْلَغُ كُلِّ الْعُلُومِ وَ إِنْتِهَا أُكُلِّ الْيَقِيْنِ وَلَا يَطْلِعُ عَلَيْهِ اَكُلُ اللَّهُ تَعَالَى كَمَا قَالَ عَزَّوجَلَ إِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَ وَاخْفَى وَذَٰلِكَ اَبْلَغُ كُلِّ الْعُلُومِ وَ إِنْتِهَا أُكُلِّ الْيَقِيْنِ وَلَا يَطْلِعُ عَلَيْهِ النَّهُ كُلِّ اللَّهُ تَعَالَى كَمَا قَالَ عَزَّوَجَلَّ إِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَ وَاخْفَى وَذَٰلِكَ اَبْلَغُ كُلِّ الْعُلُومِ وَ إِنْتِهَا أُكُلِّ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ لَكُولُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

اَعُلَمْ إِنَ اَقَدُقُّمْ رُوْحًا آخِرَ وَهِى اَلْطَفُ مِنَ الْأَرْوَاحِ كُلِّهَا وَهِى طِفْلُ الْمَعَانِي وَهِى لَطِيفَةٌ دَاعِيَةٌ بِهٰذِهِ الْأَطُوادِ إِلَى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَالَ بَعْضُ الْأَكَابِرِ هٰذِهِ الرُّوْحُ لَا يَكُونُ لِاَحْدِبَلْ يَكُونُ لِلْعَواصِ كَمَا قَالَ تَعَالَى يُلْقِى الرُّوْحُ مِن اَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهٰذِهِ الرُّوْحُ مُلَازَمَةٌ فِي عَالَمِ الْقُدُرَةِ وَالْمُشَاهَدَةِ فِي عَالَمِ الْحَقِيقَةِ لَا يَلْتَفِتُ إِلَى اللهِ مُجْعَانَهُ وَتَعَالَى كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الْوُوحُ مُلَازَمَةٌ فِي عَالَمِ الشَّدُرِةِ وَالْمُشَاهَدَةِ فِي عَالَمِ الْحَقِيقَةِ لَا يَلْتَفِتُ إِللهِ مُعَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهٰذِهِ الرُّوحُ مُلَازَمَةٌ فِي عَالَمِ الشَّلَامِ الشَّلَامِ اللَّهُ الْمُعَانِي عَلَى الْمُلْ الْمُعَلِقِ وَالسَّلَامِ اللَّهُ وَهُو طِفْلُ الْمَعَانِي وَطُولِي فَى اللهِ عَلَى اللهِ وَهُو طِفْلُ الْمَعَانِي وَطُولِيقُ الْوُصُولِ إِلَى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مُعَافِقَةُ الْجِسْمِ عَلَى اللهِ وَهُو طِفْلُ الْمُعَانِي وَطُولِيقُ الْوَصُولِ إِلَى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مُعَافِقَةُ الْجِسْمِ عَلَى الشَّالِ الْمُسْتَقِيْمِ لِاحْكُو اللهُ وَهُو طِفْلُ الْمُعَانِي وَطُولِيقُ الْوَصُولِ إِلَى اللهِ تَعَالَى مِرَا وَجَهُرًا لِانَّ دَوَامَهُ فَرْضٌ قَائِمُ اللهِ وَعُو طِفْلُ الْمُعَانِي وَطُولِيقُ اللهِ تَعَالَى مِرَّا وَجَهُرًا لِانَ دَوْمَ اللهِ مُنْ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ا

### الفصل الثامن في بَيَانِ شَرَائِطِ الذِّي كُرِ

وَهُوَ أَنْ يَكُوْنَ النَّاكِرُ عَلَى وُضُوءً تَأْمِّر وَّأَنْ يَّذُكُرَ بِضَرْبٍ شَدِيْدٍ وَصَوْتٍ قَوِيٍّ حَثّى يَحْصُلَ آنْوَارُ الذِّكْرِ فِي بَوَاطِن النَّا كِرِيْنَ وَتَصِيْرُ قُلُوبُهُمْ آخْيَاءً بِهٰذِيهِ الْانْوَارِ حَيَاةً ٱبْدِيَّةً أُخْرَوِيَّةً كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى لَا يَذُوقُونَ فِيْهَا الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَةَ الْأُولَى وَكَمَا قَالَ عَلَيْهِ ٱفْضَلُ الصَّلَاةِ وَالشَّلَامِ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَا يَمُوْتُونَ بَلْ يَنْتَقِلُونَ مِنْ دَارِ الْفَنَاء إلى دَارِ الْبَقَاءَ وَكَقَوْلِهِ عَلَيْهِ اَفْضَلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ الْأَنْبِيَاءُ وَالْأَوْلِيَاءُ يُصَلَّوْنَ فِي قُبُورِهِمْ كَمَا يُصَلَّوْنَ فِي بُيُوتِهِمْ اَيْ يُنَاجَوْنَ رَبَّهُمْ وَلَيْسَ مَعْنَاهُ ظَاهِرَ الصَّلُوةِ مِنَ الْقِيَامِ وَالْقُعُوْدِ وَالرُّكُوعِ وَالسُّجُوْدِ بَلْ مُجَرَّدُ الْمُنَاجَاتِ مِنْ قَبْلِ الْعِبَادَوَ هَنْيَةُ الْمَعْرِفَةِ مِنْ قِبَلِ اللهِ عَزُّوجَلَّ فَيَكُونُ الْعَارِفُ فَعُرْمًا إِلَى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى بِزِيَادَةِ الْمُنَاجَاتِ لِلْقَلْبِ الْحَتَّى فَلْلِكَ لَا يَمُوتُ كَمَّا قَالَ عَلَيْهِ ٱفْضَلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ تَنَامُ عَيْنِي وَلَا يَنَامُ قَلْبِيْ وَكَقَوْلِهِ عَلَيْهِ ٱفْضَلُ الصَّلُوةِ وَالسَّلاَمِ مَنْ مَّاتَ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ بَعَثَ اللهُ فِي قَبْرِهِ مَلَكَيْنِ يُعَلِّمَانِهِ عِلْمَ الْمَعْرِفَةِ إلى يَوْمِ الْقِيْمَةِ وَقَامَ مِنْ قَبْرِهِ عَالِمًا وَّعَارِفًا وَّالْمُرَادُمِنَ الْمَلَكَيْنِ رُوْحَانِيَّةُ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ وَ رُوْحَانِيَّةُ الْوَلِيِّ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى لِأَنَّ الْمَلَكَ لَا يَدْخُلُ فِي عَالَمِ الْمَعْرِفَهِ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمْ مِنْ شَخْصٍ مَاتَ جَاهِلًا وَقَامَر مِنْ قَبْرِهِ عَالِمًا وَّ عَارِفًا وَكُمْ مِّنْ شَخْصِ مَاتَ عَالِمًا وَقَامَر يَوْمَ الْقِيمَةِ جَاهِلًا أَوْ فَاسِقًا وَّمُفْلِسًا كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ٱذْهَبْتُمُ طَيِّبَاتِكُمْ فِيْ حَيَاتِكُمُ النَّانْيَا وَّاسْتَمُتَعُتُمْ مِهَا فَالْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُوْنِ قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالشَّلاَمُ اِثْمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ فَنِيَّةُ الْمَرْءَ خَيْرٌ مِّنْ عَمَلِهِ وَنِيَّةُ الْفَاسِقِ شَرٌّ مِّنْ عَمَلِهِ لِأَنَّ النِّيَّةَ بَنِاءُ الْعَمَلِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ بِنَاءُ الصَّحِيْحِ عَلَى الصَّحِيْحِ صَعِيْحٌ وَبِنَاءُ الْفَاسِدِ عَلَى الْفَاسِدِ فَاسِدٌ كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مَنْ كَانَ يُرِيْدُ حَرْثَ الْأَخِرَةِ تَزِدُلَهُ فِي حَرُثِهِ وَمَنْ كَانَ يُرِيْدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَالَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ نَصِيْبٍ فَالْوَاجِبُ طَلَبُ حَيْوةِ الْقَلْبِ الْأَخْرَوِي مِنْ آهُلِ التَّلْقِيْنِ فِي اللَّنْنَيَا قَبْلَ فَوْتِ الْوَقْتِ فَإِنَّ اللَّنْنَيَا مَزْرَعَةُ الْأَخِرَةِ فَإِذَا لَمْ يُزْرَعُ

# پير الأسرار پير الكسرار پير 152 پير عن پير الكسرار پير الكسرار پير پير 152 پير پير من پير پير پير پير پير پير

فِيْهَا لَمْ يُخْصَدُ فِي الْأَخِرَةِ وَالْمُرَادُمِنَ الزَّرْعِ أَرْضُ الْوُجُوْدِ الْأَنْفُسِيِّ الْأَفَاقِيِّ

### 

فَالرُّولَيَّهُ عَلَى وَجُهَيْنِ رُوْيَةٌ بَمَالَ اللَّهِ تَعَالَى فِي الْأَخِرَةِ بِلَا وَاسِطَةِ الْمِرْ أَقِورُولَيَّةُ صِفَاتِهِ عَزَّوَجَلَّ فِي اللَّهُ نَيَا بِوَاسِطَةِ مَرْ أَقِ الْقَلْبِ بِنَظْرِ الْفُوَّادِ إِلَى عَكْسِ آنْوَادِ الْجَمَالِ كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى مَا كَنَبَ الْفُوَّادُ مَارَأَى وَكَمَا قَالَ عَلَيْهِ ٱفْضَلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ ٱلْمُؤْمِنُ مِرْأَةُ الْمُؤْمِنِ وَالْمُرَادُمِنَ الْمُؤْمِنِ الْأَوَّلِ قَلْبُ عَبْدِ الْمُؤْمِنِ (الثَّانِيُ) هُوَ اللَّهُ تَعَالَى فَمَنْ رَأَى صِفَاتِهُ فِي النُّنْيَا يَزِى ذَاتَهُ فِي الْأَخِرَةِ بِلَّا كَيْفِ. وَخْلِكَ الدَّعْوَاتُ الَّين صَدَرَتْ مِنَ الْأَوْلِيَاء فِي الرُّولِيَةِ كَذَلِكَ كَقَوْلِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ رَأَى قَلْبِيْ رَبِّي بِنُوْرِ رَبِّي وَكَقَوْلِ عَلِيّ كَرَّمَ اللهُ وَجُهَه لَمْ أَعُبُدُ رَبًّا كَمْ أَرَاهُ فَلْلِكَ كُلُّهُ مُشَاهَدَةُ الصِّفَاتِ كَمَا أَنَّ مَنْ رَأَى شُعَاعَ الشَّمْسِ مِنَ الْمِشْكُوٰةِ وَنَحُوِهَا صَحَّ لَهُ أَنْ يَقُولَ رَأَيْتُ الشَّمْسَ عَلَى سَدِيْلِ التَّوَسُّعِ وَقَدُمَثَلَ اللهُ تَعَالَى نُورَهُ فِي كَلامِهِ بِإِغْتِبَارِ صِفَاتِهِ بِقَوْلِهِ تَعَالَى مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوةٍ فِيْهَا مِصْبَاحٌ ٱلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوْكَبُ دُرِّيٌّ يُتُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُّبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ فَقَدْ قَالُوا الْمِشْكُوةُ قَلْبُ الْمُؤْمِنِ وَالْمِصْبَاحُ سِرُّ الْفُوَّادِ وَ هُوَ الرُّوحُ السُّلُطَائِنُ وَالرُّجَاجَةُ الْفُوَّادُ الَّذِينَ وَصَفَه بِاللَّدِيَّةِ مِنْ شِنَّةِ نُوْرَانِيَّتِهِ ثُمَّ بَيَّنَ مَعْيِنِ خُلِكَ النُّورِ فَقَالَ تُوْقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُّبَارَكَةٍ زَيْتُوْنَةٍ وَهِيَ شَجَرَةُ التَّلْقِيْنِ وَ التَّوْحِيْدِ الْخَالِصِ يَكُونُ مِنْ لِسَانِ الْقُدُسِ بِلَا وَاسِطَةٍ كَمَا تَلَقَّنَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْقُرْانَ مِنْهُ فِي الْأَصْلِ ثُمَّ نَزَلَ جِبْرَائِيْلُ عَلَيْهِ الشّلامُ لِمَصْلِحَةِ الْعَامِ وَإِنْكَارِ الْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِيْنَ وَالدَّلِيْلُ عَلَيْهِ قَوْلِهِ تَعَالَى إِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْانَ مِنْ لَّدُنْ حَكِيْمِ عَلِيْمِ وَلِذَٰلِكَ كَانَ يَسْرَعُ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَيَسْبِقُ جِبْرَائِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الْوَحْيِحِتْي نَزَلَ قَوْلَهُ تَعَالَى وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرُانِ مِنْ قَبْلِ آنْ يُقْطَى إِلَيْكَ وَحُيُهُ وَلِذَا تَأْخُرَ جِبْرَايُيْلُ عَلَيْهِ الشَّلَامُ لَيْلَةَ الْمِعْرَاجِ وَلَمْ يَسْتَطِعُ أَنْ يَتَجَاوَزَ مِنْ سَدُرَةِ الْمُنْتَهٰي ثُمَّ وَصَفَ الشَّجَرَةَ بِقَوْلِهِ تَعَالَى لَا شَرْقِيَّةٍ وَّلا غَرْبِيَّةٍ أَيْ لَا يَعْرِضُهَا الْحُدُودُ وَالْعَدْمُ وَالظُّلُوعُ وَالْغُرُوبُ بَلَ ازَلِيَّةٌ لَمْ تَزَلُ كَمَا أَنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَدِيْمٌ أَزَلِيٌّ لَمْ يَزَلُ ذَاتُه أَبَدِينًى فَكَذَا صِفَاتُه لِائْهَا أَنُوارُهُ وَ تَجَلِّيَاتُه وَصِفَاتُه قَائِمَةٌ بِنَاتِهٖ فَلَا يُعْبَدُ إِلَّا أَنْ يَنْكَشَفَ الْحِجَابُ مِنْ وَجُهِ الْقَلْبِ فِيُحْيِ الْقَلْبُ بِإِفَاضَةِ تِلْكَ الْأَنْوَارِ فَيُشَاهِدُ الرُّوحُ مِنْ تِلْكَ الْمِشْكُوةِ صِفَاتَ الْحَقِّ مَعَ أَنَّ الْمَقْصُودَ مِنْ خَلْقِ الْعَالَمِ كَشْفُ ذٰلِكَ الْكَنْزِ الْمَخْفِينَ كَمَا مَرَّ فِي الْحَدِيْثِ الْقُدُسِيِّ كُنْتُ كَنُوًا فَغْفِيًّا فَأَرَدُتُ أَنْ أَعْرَفَ فَخَلَقْتُ الْخَلْقِ لِيَعْرِفُونِ آيُ لِيَعْرِفُونَ صِفَاتِيْ فِي اللَّهُنْيَا وَأَمَّا رُؤْيَةُ النَّاتِ فَهِيَ فِي الْأَخِرَةِ بِلَا وَاسِطَةِ الْمِرْ أَقِرانُ شَاءَاللَّهُ تَعَالَى بِنَظْرِ السِّرِّ وَهُوَ الْمُسَمَّى بِطِفُلِ الْمَعَانِيْ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وُجُوْهٌ يَوْمَئِنٍ نَاضِرَةٌ إلى رَيِّهَا نَاظِرَةٌ وَلَعَلَّ الْمُرَادَمِنُ قَوْلِ النَّبِينَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَآيُتُ رَبِّي عَلى صُوْرَةِ شَابِّ آمْرَدَ وَهُوَ طِفْلُ الْمَعَانِيٰ وَهُوَ تَجَلِّي الرَّبِّ عَلَى هٰذِيهِ الصُّورَةِ فِي مِرْ أَةِ الرُّوجِ لِأَنَّ الصُّورَةَ مِرْ أَةُ الرُّوجِ وَ وَاسِطَةُ بَيْنَ التَّجَيِّي وَالْمُتَجَيِّي لَهُ وَإِلَّا فَالْحَقُّ مُنَزَّةٌ عَنْ الصُّورَةِ وَالْمَآيُدَةِ وَ خَوَاصِ الْآجْسَامِ فَالصُّورَةُ مِرْ أَةٌ وَالْمَرْئِئُ غَيْرُ الْمِرْأَتِ وَغِيْرُ الرَّائِئُ فَافْهِمْ فَإِنَّهُ لُبَابُ السِّيرِ وَهٰنَا فِي عَالَمِ الصِّفَاتِ لِأَنَّهُ فِي عَالَمِ النَّاتِ يَعْتَرِقُ الْوَسَائِكُ وَيَمْحُوا وَلا يَسْمَعُوا فِي ذٰلِكَ الْعَالَمِ غَيْرَ اللَّهِ تَعَالَى كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الشَّلَامُ عَرَفْتُ رَبِّي بِرَبِّي أَيْ بِنُوْرِ رَبِّي وَحَقِيْقَةُ الْإِنْسَانِ مَحْرَمٌ فِي ذَالِكَ النُّوْرِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِي الْحَدِيْثِ الْقُلْسِيِّ ٱلْإِنْسَانُ سِيِّ يْ وَانَاسِرُ هُوَ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالشَّلاَمُ انَامِنَ اللهِ وَالْمُؤْ مِنُوْنَ مِيْنِي وَكَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى خَلَقْتُ مُحَمَّدًا مِن نُّورٍ وَجُهِيْ وَالْمُرَادُمِنَ الْوَجُواللَّاتُ الْمُقَدَّسَةُ الْمُتَجَلِّيَةُ فِي صِفَةِ الْاَرْحِينَةِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى

# پيرالاَسرار **کېپې (153 کېپې** عربيمتن **کېپې**

إِنَّ رَحْمَيْنَ سَبَقَتْ عَلَى غَضَبِيْ وَقَالَ تَعَالَى لِنُوْرِهِ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ وَمَا أَرْسَلُنُكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِيْنَ وَكَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى فَى الْمَدِيْثِ الْقُدُوبِيِّ لَوْلَاكَ لَمَا خَلَقُتُ اللهُ تَعَالَى فِي الْحَدِيْثِ اللهُ وَتَعَالَى فِي الْحَدِيْثِ الْفُدُوبِيِّ لَوْلَاكَ لَمَا خَلَقُتُ اللهُ وَتَعَالَى فِي الْحَدِيْثِ اللهُ وَتَعَالَى اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّالُ

#### الفصل العاشر في بَيَانِ حُجُبِ الظُّلُمَانِيَةِ وَالتَّوْرَانِيَةِ الفصل العاشر في بَيَانِ حُجُبِ الظُّلُمَانِيَةِ وَالتَّوْرَانِيَةِ

وَهُوَ كَهَا قَالَ اللهُ تَعَالَى وَمَن كَانَ فِي هٰذِهِ آعُى فَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ آعُى وَاصَلُّ سَبِيلًا وَالْهُرَادُ مِنَ الْعُهْيِ عُمْى الْقَلْبِ فَهُو فِي الْأَخِرَةِ آعُى وَاصَلُّ سَبِيلًا وَالْهُرَادُ مِنَ الْعُهْلِ عَلَى الْعُفْلَةِ الْمُهُو اللّهُ تَعَالَى الْمُلُورِ وَسَبَبُ عُمُى الْقَلْبِ حِبَابُ الْعَفْلَةِ وَالنِّسْيَانِ بَعْلَ الْعَهْلِ مِنْ رَبِّهِ وَسَبَبُ الْعَفْلَةِ الْجَهْلُ مِنْ حَقِيْقَةِ الْأَمْرِ الْإلْهِي وَسَبَبُ الْجَهْلِ السِيقَلَاءُ صِفَاتِ الظُّلُمَانِيةِ عَلَيْهِ كَالْكِيْرِ وَالْحِقْدِ وَالْحَسِ وَالْبُغْلِ وَالْعُجْبِ وَالْعِيْبَةِ وَالنَّهِيْمَةِ وَالْكِنْبِ وَنَعُو فَلِك مِنَ النَّمَائِمِ السَّافِلِيْنَ لِهٰذِهِ الصِّفَاتِ وَإِزَالَةُ هٰذِهِ الصِّفَاتِ الذَّمَائِمِ مِتَعْقِيلِ مِرْأَةِ الْقَلْبِ يَعْمِقَلِ وَالْمَعْلَالِ السَّافِلِيْنَ لِهٰذِهِ الصِّفَاتِ وَإِزَالَةُ هٰذِهِ الصِّفَاتِ الذَّمَائِمِ مِتَصْقِيلِ مِرْأَةِ الْقَلْبِ يَعْمُ لَلْ مَنْ الشَّافِلِيْنَ لِهٰذِهِ الصِّفَاتِ وَإِزَالَةُ هٰذِهِ الصِّفَاتِ الذَّمَائِمِ مِتَعْقِيلِ مِرْأَةِ الْقَلْبِ يَعْمُ لِ وَالْمُعَلِقِ الْمُعَامِلُ السَّافِلِيْنَ لِهٰذِهِ الصِّفَاتِ وَإِلَّالَةُ هٰذِهِ الصِّفَاتِ الشَّوْدِ الشَّوْمِ اللَّوْمِيلِ وَالْمُعَامِلُورُ السَّوْمِ السَّوْمَ السَّوْمُ السَّافِلِيلِ السَّفَاتِ السَّفَاتِ مِنْ مَلَى مُولِ السَّفَاتِ مِنْ مَلَى مَا السَّفَاتِ وَالْمَعْلَالُ وَالْمِي الْمُؤْلِ الْمُؤْمِ اللَّوْمِ وَمُتَنَوّرًا لِيتَوْرِ الشَّهُ وَالْمَعْلُولِ النَّامِيلُ السَّفَاتِ حَتَى لُولُ وَطَنَا اللَّهُ وَالْمَالِيقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمَالِيقِ الْمُؤْمِ اللْمُولِ النَّهُ وَالْمِنْ وَلِيلُولُ النَّورُ اللَّهُ وَالْمَالِيَةِ فَيَعْلَى اللْمُؤْمِ اللْمُؤْلِ اللَّالِيَةِ الْمُؤْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالِهُ اللْمُؤْلِ اللْمُولِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّهُ وَالْمَالِي اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّهُ وَالْمَالِمُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ ا

### وها الفصل الحادي عشر في بَيَانِ السَّعَادَةِ وَالشَّقَاوَةِ وَهِ السَّعَادَةِ وَالشَّقَاوَةِ السَّعَادَةِ وَالشَّقَاوَةِ

إعْلَمْ آنَّ النَّاسَ لَا يَغْلُوا مِنْ هٰذَيْنِ الْقِسْمَيْنِ وَ كَذَاهُمَا يَغِي الْقِسْمَيْنِ يُوْجَدَانِ فِي إِنْسَانٍ وَّاحِي فَإِذَا عَلَبَتْ حَسَنَاتُهُ وَإِخْلَاصُهُ آئِ آنَ تَبَكَّلُ النَّفْسَانِيَّةُ إِلَى الرُّوْحَائِيَّةِ تَبَكَّلَتْ جِهَةُ شَقَاوَتِهِ إِلَى السَّعَادَةِ فَإِذَا النَّبَعَ هَوَاهُ اِنْعَكَسَ الْأَمُو وَ إِخْلَاصُهُ آئِ آنَ تَبَكَّلُ النَّفْسَانِيَّةُ إِلَى الْخَيْرِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى مَنْ جَأَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ آمْفَالِهَا وَزِيَادَةٌ مِنْهُ وَوْضِعَ الْمِيْزَانُ لِآخِلِهِ لِآنَّ مَنْ تَبَكَّلُ نَفْسَانِيَّتُهُ إِلَى رُوْحِانِيَّتِهِ بِالْكُلِّيَةِ فَلَا حَاجَةَ لَهُ إِلَى الْمِيْزَانِ لِآنَّهُ يَعْنُ مِسَانٍ وَ السَّيْعَانُ اللهُ تَعَالَى مَنْ تَرَكِّحَ حَسَنَاتُهُ يَتُولِ لِآنَّهُ مِنْ تَبَكَّلُ نَفْسَانِيَّتُهُ إِلَى رُوْحِانِيَّتِهِ بِالْكُلِّيَةِ فَلَا حَاجَةَ لَهُ إِلَى الْمِيْزَانِ لِآنَّهُ يَعْنُ مِعْسَانٍ وَ السَّيْعَانُ وَيَعْمُ اللَّهُ وَيَعْمُ لِللهُ عَيْرِ حِسَابٍ وَ كَذَاعَكُسُهُ وَيَمْخُلُ الثَّارُ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَآمَا مَنْ تَرَجِّحَ حَسَنَاتُهُ يَعْمُ لِعَيْرِ حِسَابٍ وَكَالَ اللهُ تَعْمُ لِعَنْ مِعْمُ الْمُؤْمَالُ اللهُ تَعْلَى الْمُعْلَقِ وَالسَّيْقَاتُ وَمَنْ تَرَجِّحَ مَسَنَاتُهُ يُعْمُ لِعَلَيْهِ وَمُنْ اللهُ تَعَالَى فَامَانُ وَيَنْ حُلُ الْمُقَاوِي السَّعَادَةِ وَالشَّقَاوَةِ مَعْتَى الْمُعَلَّ الْمُعَلَى الْمُعَلَّ وَالْمَالُونُ اللَّهُ وَالْمَالُونُ السَّعْلَةِ وَالشَّقَاوَةِ مَعْتَى الْمُسَلَاتِ وَالسَّيْمَانِ وَالسَّيْمَاتِ وَالسَّيْمَاتُ وَالسَّالِهُ الْمُعَالَةُ وَالْمَامُونَ السَّعَادَةِ وَالشَّقَاوَةِ مَعْتَى الْمُعَلَى الْمُسَانِيَةِ اللْمُ الْمُعَالَى الْمُعَلِّ الْمُعْلَى الْمُعَامِلُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعَلِقُ وَالسَّيْمَاتِ وَالشَّقَاوَةِ وَمَنْ النَّالُ الْمَسْمَالُولُ وَالسَّيْمَانُ وَالْمُعَلَى الْمُعْلَى وَالسَّالِيَّ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعَامِلُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُوالُولُ وَالسَّلَالُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ السَّعْلَى السَّعْلَى السَّلَمُ اللْمُعْلَى السَّالِعُلَالِ الْمُسْلِقِ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُوا اللْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقِ

### پوچه بسر الأسرار پيچه 154 پيچه عربي متن پيچهه

عَلَى الْأَخْرَى كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ الشَّقِيُّ قَلْ يَسْعَلُ وَالشَّعِينُ قَل يَشْغي فَإِذَا غَلَبَتِ الْحَسَنَاتُ يَكُونُ سَعِينًا وَإِذَا غَلَبَتِ الشَّيْمَاتُ يَكُونُ شَقِيًّا فَمَنْ تَابَ وَامِنَ وَعَمِلَ صَالِحًا يُبَدَّلُ شَقَاوَتُه إِلَى السَّعَادَةِ وَأَمَّا الْمُقَدَّدُ فِي الْآزُلِ مِنَ السَّعَادَةِ وَالشَّقَاوَةِ لِكُلِّ آحَدٍ جَامِعٍ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ ٱفْضَلُ الصَّلوةِ وَالسَّلَامِ ٱلسَّعِيْدُ سَعِيْدٌ فِي بَطْنِ أُمِّهِ وَالشَّقِيُّ شَقِيٌّ فِيُ بَطْنِ أُمِّهِ فَلَيْسَ لِأَحَدِ أَنْ يَبْحَثَ فِي هٰذَا الْمَبْحَدِ لِأَنَّ الْمَبْحَثَ فِي سِرِ الْقَدَرِ يُؤرِثُ الزَّنْدَقَةَ وَلَا يَجُوزُ لِأَحَدِ أَنْ يَعْتَجَّ مِنْ سِرِ الْقَدَدِ بِأَنْ يَتْدُكَ الْأَعْمَالَ الصَّالِحَةَ وَيَقُولَ إِنْ كَانَ اَنَامَكُتُوبٌ فِي الْأَزَلِ شَقِيًّا فَلَا يَنْفَعُنِي الْعَمَلُ الصَّالِحُ وَإِنْ كُنْتُ سَعِيْدًا فَمَا يَخُرُّنِي الْعَمَلُ الْفَاسِلُ. آنَ إِبْلِيْسَ لَمَّا آحَالَ آمْرُهُ إلى سِرِّ الْقَلْدِ كُفِّرَ وَطُرِدَوَ ادَمُ عَلَيْهِ وَعَلَى نَبِيتِنَا ٱفْضَلُ الصَّلَاةِ وَٱكْمَلُ السَّلَامِ لَمَا أَضَافَ عِصْيَانَهْ إلى نَفْسِهِ ٱفْلَحَ وَرُحِمَ فَالْوَاجِبُ عَلى كُلِّ مُسْلِمٍ أَنْ لَا يَتَفَكَّرَ فِي سِرٍّ الْقَنْدِ لِأَنْ لَّا يَتَشَوَّشَ عَلَيْهِ الْأَمْرُ وَيَخَافُ عَلَيْهِ آنُ لَّا يَقَعَ فِي الزَّنْدَقَةِ وَلكِنْ يَجِبُ عَلَى الْمُسْلِمِ الْمُؤْمِنِ آنْ يَّعْتَقِدَ أَنَّ الْبَارِيُّ عَزَّ اِسْهُهُ حَكِيْمٌ و بَحِيْعُ هٰذِهِ الْاحْوَالُ الَّتِي يَرَاهَا الْإِنْسَانُ فِي دَارِ النُّانْيَا كَالْكُفْرِ وَالنِّفَاقِ وَالْفِسْقِ وَمَا ٱشْبَهَ خْلِكَ حُكُمْ يُوِيْدُ الْبَارِيُّ جَلَّالُهُ إِظْهَارَ قُنْدَتِهِ وَحِكْمَتِهِ مِهَا وَلَهَا سِرٌّ عِظِيْمٌ لَهْ يَطَلِعُ عَلَيْهِ آحَدُّ مِنَ الْبَشِرِ سِوَى الْمُصْطَفَى صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَلْ حُكِيَّ أَنَّ بَعْضَ الْعَارِفِيْنَ نَاجَا رَبَّهَ وَقَالَ اللهِ يَ أَنْتَ قَدَرْتَ وَأَنْتَ أَرَدْتَ وَأَنْتَ خَلَقْتَ الْمَعْصِيَةَ فِي نَفْسِي فَهَتَفَ بِهِ هَاتِفٌ يَا عَبْدِينَ هٰذَا شَرْطُ التَّوْحِيْدِ فَمَا شَرْطُ الْعُبُودِيَّةِ فَعَادَ الْعَارِفُ وَ قَالَ انَا آخُطَأْتُ وَاَنَا ٱذْنَبُتُ وَاَنَا ظَلَمْتُ نَفْسِي فَعَادَ الْهَاتِفُ وَقَالَ انَا غَفَرْتُ وَانَا عَفَوْتُ وَانَا رَحِمْتُ فَاللَّازِمُ عَلَى كُلِّ مُؤْمِنِ آنُ يَرَى عَمَلَ الْخَيْدِ مِنْ تَوْفِيْقِ الْبَارِي عَزَّوَجَلَّ وَعَمَلَ الشَّرِ مِنْ نَفْسِهِ حَتَّى يَكُونَ مِنْ عِبَادِ اللهِ الَّذِيْنَ ذَكَرَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى بِقَوْلِهِ وَالَّذِيْنَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً ٱوْظَلَمُواۤ ٱنْفُسَهُمْ ذَ كُرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِلْلُوْمِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ اللَّهُ وَاللَّهُ فَإِذَا أَضَافَ الْعَبْدُ خَلْق الْمَعْصِيّةِ إِلَى نَفْسِهِ أَرْبَحَ وَٱثْجَحَ لَهْ مِنْ أَنْ يُضِيْفَهَا إِلَى الْبَارِيْ عَزَّ إِسْمُهْ وَلَوْ أَنَّهُ هُوَ الْخَالِقُ الْحَقِيْقِيُّ وَأَمَّا قَولَهُ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالشَّلَامُ الشَّقِيُّ وَالسَّعِيْدُ فِي بَطْنِ أَيْهِ فَالْمُرَادُمِنَ الْأَقِر عَبْهَعُ الْعَنَاصِرِ الْأَرْبَعَةِ الَّتِي يَتَوَلَّدُ مِنْهَا الْقُوَى الْمَشَرِيَّةُ فَالتُّرَابُ وَالْمَاءُ مَظْهَرُ الشَّعَادَةِ لِاَنَّهُمَا مُخْيِيّانِ وَمُنْبِتَانِ الْإِيْمَانَ وَالْعِلْمَ وَالتَّوَاضُعَ فِي الْقَلْبِ وَأَمَّا جُزُّ النَّارِ وَالرِّيْحِ فَبِالْعَكْسِ لِاَتَّهُمَا مُحْرِقَانِ وَمُمِيْتَانِ فَسُبْحَانَ مَنْ يَمْتَعَ بَيْنَ هٰذِهِ الْأَضْدَادِ فِي جِسْمٍ وَّاحِدٍ كَمَا يَجْمَعُ بَيْنَ الْمَاءَ وَالنَّارِ وَكَمَا يَجْمَعُ بَيْنَ النُّورِ وَالظُّلُمَةِ فِي الشَّحَابِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى هُوَ الَّذِي يُرِيْكُمُ الْبَرُقَ خَوْفًا وَّطَمْعًا وَّيُنْشِئُ الشَّحَابِ الثِّقَالَ وَسُيْلَ يَخِيَى بُنِ مَعَاذِ إِلرَّازِيُّ بِمَا عَرَفْتَ الله فَقَالَ بِجَمْعِ الْأَضْدَادِ وَلِلْلِكَ كَانَ الْإِنْسَانُ مِرْ أَقَالُكَقّ جَلَّ وَعَلَا بَهَالًا وَجَلَالًا وَتَجُمُوْعَةُ الْكَوْنِ وَيُسَمَّى كَوْنَا جَامِعًا وَّعَالِمًا كُبُرى لِآنَّ اللهَ خَلَقَهْ بِيَدَيْهِ آئى بِصِفَتِي الْقَهْرِ وَاللَّظفِ فَإِنَّهْ لَابُنَّ لِلْمِرْ أَقِ مِنْ جِهَتَيْنِ يَعْنِي الْكَثَافَةَ وَاللَّطَافَةَ فَيَكُونُ مَظْهَرَ الْإِسْمِ الْجَامِعِ يَخِلَافِ سَائِرِ الْأَشْيَاء فَإِنَّهَا خُلِقَتْ بِيَبِ وَٓاحِدَةٍ إِمَّا بِصِفَةِ اللَّطْفِ فَقَطْ كَالْمَلَائِكَةِ هُوَ مَظْهَرُ اشْمِ السُّبُوحِ الْقُدُّوسِ فَقَطْ وَإِمَّا صِفَةِ الْقَهْرِ كَإِبْلِيْسِ وَذُرِّيَّتِهِ هُمُ مَظْهَرُ إِسْمِ الْجَبَّارِ وَلِذَٰلِكَ تَجَبَّرُوْا وَ تَكَبَّرُوْا عَنِ السُّجُوْدِ لِأَدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَلَمَّا كَانَ الْإِنْسَانُ جَامِعًا لِخُوَاصِ بَعِيْجِ الْكَائِنَاتِ عُلُوًّا وَسِفْلًا لَمْ يَغْلُوا الْأَنْبِيَاءُ وَالْأَوْلِيَاءُ مِنَ الزَّلَّةِ فَإِنَّ الْأَنْبِيَاءَ مَعْصُوْمُوْنَ مِنَ الْكَبَائِرِ بَعْلَ النُّبُوَّةِ وَالرِّسَالَةِ دُوْنَ الصَّغَائِرِ وَالْأَوْلِيَا ۗ لَيْسُوْا مَعْصُوْمِيْنَ وَقَلْ قِيْلَ إِنَّ الْأَوْلِيَا ۗ عَمْفُوطُونَ بَعْلَ كَمَالِ الْوَلَايَةِ مِنَ الْكَبَائِرِ . قَالَ الشَّيْخُ شَفِيْقُ الْبَلَخِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلاَمَةُ السَّعَادَةِ خَمْسَةٌ ـ لِيْنُ الْقَلْبِ وَكَثَّرَةُ الْبُكَاءُ وَالزُّهُ فِي فِي اللُّهُ نُيَا وَقَصْرُ الْإَمْلُ وَكَثْرَةُ الْحَيَاءُ.

### پير الأسرار **کېږې (155 کېږې)** عربيمتن **کېږې**

وَعَلَامَةُ الشِّقَاوَةِ خَمْسَةٌ: قَسْوَةُ الْقَلْبِ وَجُمُودُ الْعَيْنِ وَالرِّغْبَةُ فِي الدُّنْيَا وَطُولُ الْإَمَلِ وَقِلَّةُ الْحَيَاء ـ

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلاَمَةُ السَّعِيْدِ اَرْبَعَةٌ إِذَا اثْتُمِنَ عَلَلَ وَإِذَا عَاهَدَ وَفَى وَإِذَا تَكَلَّمَ صَدَقَ وَإِذَا خَاصَمَ لَمْ يَشْتِمْ.

وَعَلَامَةُ الشَّقِيِّ آدُبَعَةٌ إِذَا انْتُمِنْ خَانَ وَإِذَا عَاهَدَ آخُلَفَ وَإِذَا تَكَلَّمَ كَذَبَ وَإِذَا خَاصَمُ شَتَمَ وَلَا يَعْفُوعَنُ زَلَّةِ الْحَوْانِهِ لِأَنَّ الْعَفُو هُوَ آجَلُّ خَصَائِلِ الدِّيْنِ وَقَدْ آمَرَ اللَّهُ تَعَالَى نَبِيَّنَا مُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالْعَفُو بِقَوْلِهِ تَعَالَى خُذِالْعَفُو وَامُرْ بِالْعُوْفِ وَآعُرِ ضُعَنَ الْجَاهِلِيْنَ وَلَيْسَ الْأَمْرُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى خُذِالْعَفُو (لِلنَّيْنِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ) فَقَطْ خُذِالْعَفُو وَأَمُرْ بِالْعُوْفِ وَآعُر ضُعَنَ الْجَاهِلِيْنَ وَلَيْسَ الْأَمْرُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى خُذِالْعَفُو وَالْمُرْ بِالْعُوْفِ وَآعُر فِلْ عَنَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَالْمُوسِ اللهُ الْمُوسِ اللهُ اللهُ الْمُوسِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

إِعْلَمْ أَنَّ الشَّقَاوَةَ تَتَبَثَّلُ بِالشَّعَادَةِ وَالسَّعَادَةِ تَتَبَثَّلُ بَالشَّقَاوَةِ بِالْتَرْبِيَةِ كَمَا قَالَ عَلَى الْفِطْرَةِ الْرُسْلَامِ وَلَكِنْ آبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ أَوْيُنَصِّرَانِهِ آوَيُحَيِّسَانِهِ إِلَى آخِرِ الْحَرِيْثِ وَالنَّلِيْلُ مِنْ هٰذَا الْحَيْثِ وَمِنْ عَلَى الْفِطْرَةِ الْرِسْلَامِ وَلَكِنْ آبَوَاهُ يُهُوّدُ أَنْ يُقَالَ هٰذَا الرَّجُلُ سَعِيْدٌ فَحْضَ وَلَا شَقِيْ فَحْضَ بَلْ يَجُودُ الْحَيْثِ الْمَعْرِيْ وَالشِّلْعِ وَمَنْ قَالَ غَيْرَ هٰذَا فَقَدْ طَلَّ لِاَتَّهُ المَّعْوَيَةِ وَيَدُخُلُ الثَّارِ بِلَا مَعْصِيةٍ فَهٰذَا الْقَوْلُ خِلَافُ النَّصُوصِ لِآنَ اللهُ تَبَارَك الْإِنْسَانَ يَدُخُلُ الْجُنَّةَ بِلَا عَمَلٍ وَتَوْبَةٍ وَيَدُخُلُ الثَّارِ بِلَا مَعْصِيةٍ فَهٰذَا الْقَوْلُ خِلَافُ النَّصُوصِ لِآنَ اللهُ تَبَارَك الْمُعْرِي وَالشِّيْرِكِ وَالْمِيْرِكِ وَالْمَعْرِي كَلَّ اللهُ تَبَارَك وَتَعَالَى مَنْ عَلِى الْمُعْرِي وَالْمِيْرِكِ وَالْمِيْرِكِ وَالْمَعْرِي كُلُّ اللهُ تَبَارَك وَتَعَالَى مَنْ عَلِى الْمُعْرِي وَالْمِيْرِكِ وَالْمِيْرِكِ وَالْمَعْرِي كُلُّ اللهُ تَبَارَك وَتَعَالَى مَنْ عَلِلُ الْمُعْرِي وَالْمِيْرِكِ وَالْمِيْرِ فَي اللهُ تَبَارَك وَتَعَالَى مَنْ عَلِلَ الْمُعْلِي الْمُ الْمُعْرِي وَالْمُعْرِ وَالْمِيْرِكِ وَالْمَاسِمِي مَا الللهُ تَبَارَك وَتَعَالَى مَنْ عَلِى مَا الْمَعْرِي وَالْمُ مِنْ عَلَى عَلَيْمُ الللهُ وَمَنْ اللهُ وَالْمُ مَنْ عَلِى الْمُعْلِي وَالْمَاسِمِ وَمَا تُقَدِّمُ وَالْمُ وَالْمَالِي الْمُعْلِى وَالْمُ اللهُ وَلَى عَلَيْمُ اللهُ وَالْمُ مَنْ عَلَى الللهُ عَلَيْهُ وَالْمُ مَنْ عَلَى عَلَيْمُ الللهُ وَالْمُ مَنْ عَلَى عَلَيْمُ اللّهُ وَالْمُ الْمُعْلِى وَمَا تُقَدِّمُوا لِأَنْفُوسِ مِمَا كُلِي الْمُعْلِى وَمَا لُولُهُ اللهُ الْمُعْمَى وَقَالَ تَبَارَكُ و تَعَالَى وَمَا تُقَدِّمُ اللهُ وَالْمُ الْمُعْلِى الْمُ الْمُعْمُ وَقَالَ تَبَارُكُ وَتَعَالَى وَمَا تُقَدِّمُ وَالْمُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُلْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى ال

### الفصل الثاني عشر في بَيَانِ الْفُقَرَآءُ **﴿ ﴿ الْفُ**

وَكَنَا الْعُلُومُ آرُبَعَةٌ : عِلْمُ الشَّرِيْعَةِ وَعِلْمُ الطَّرِيْقَةِ وَعِلْمُ الْمَعْرِفَةِ وَعِلْمُ الْحَقِيْقَةِ.

وَكَنَا الْاَرُوَا حُارُبَعَةٌ : . رُوحٌ جِسْمِا فِيُّ وَرُوحٌ نُوْرَا فِيُّ وَرُوحٌ سُلُطَا فِيُّ وَرُوحٌ قَلْسِيًّ .

وَ كَذَا التَّجَلِّيَاتُ أَرْبَعَةٌ : تَجَيِّيُ الْأَثَارِ وَتَجَيِّيُ الْأَفْعَالِ وَتَجَيِّيُ الضِّفَاتُ وَتَجَيِّيُ الذَّاتِ.

وَكَذَا الْعَقُولُ اَرْبَعَةٌ: عَقُلُ الْمَعَاشِ وَعَقْلُ الْمَعَادِ وَعَقْلُ الرُّوحَانِيِّ وَعَقْلُ الْكُلّ

وَ فِيْ مُقَابَلَةِ الْعَالَمِ الْاَرْ بَعَةِ الْمَذُ كُورَةِ وَالْعُلُومِ وَالْاَرْوَاجِ وَالتَّجَلِّيَاتِ وَالْعُقُولِ فَبَعْضُ النَّاسِ مُقَيَّدُونَ بِالْعِلْمِ الْأَوْلِ وَفِي مُقَابَلُونَ فِي الْعَلْمِ الْأَوْلِ وَفِي الثَّافِي الْمَاوُلُ وَهِي جَنَّةُ الْمَأْوَى وَبَعْضُهُمُ مُقَيَّدُونَ فِي الثَّافِي الْأَوْلِ وَبِالتَّافِي الثَّافِي الْمُولِ وَبِالتَّعْفُلُ الْأَوْلِ فِي الثَّافِي الْمُؤْلِ فِي الثَّافِي الْمُؤْلِ فِي الثَّافِي الْمُؤْلُ وَالْمُؤْلُ الْمُؤْلِ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ وَالْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ اللْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّالِي اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللَّالَّةُ الْمُؤْلُ اللَّالِيْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤلِ الْمُؤْلُ الْمُ

### پيرالأسرار پيک 156 پيک عربيمتن پيڪ

وَهُمْ فِي الْجَنَّةِ الثَّانِيَةِ وَهِيَ جَنَّةُ النَّعِيْمِ وَبَعْضُهُمْ مُقَيَّدُونَ بِالثَّالِثِ وَهُمْ فِي الْجَنَّةِ الثَّالِثَةِ وَهِيَ جَنَّةُ الْفِرْ دَوْسِ وَقَدُ غَفَلُوْا عَنْ حَقِيْقَةِ هٰؤُلاَء الْأَشْيَاء وَآهُلُ الْحَقِيمِنَ الْفُقَرَآء الْعَارِفِيْنَ فَرُّوْا مِنْ كُلِّهَا وَوَصَلُوْا إِلَى الْحَقِيْقَةِ وَالْقُرْبَةِ وَلَمْ يَتَقَيَّدُوا بِشَيُّ سِوَى اللهِ تَعَالَى وَاتَّبَعُوا قَوْلَهُ تَعَالَى فَفِرُّوٓا إِلَى اللهِ وَكَمَّا قَالَ عَلَيْهِ آكُمَلُ الصَّلوةِ وَالسَّلَامِ النُّذُيّا وَالْاٰخِرَةُ حَرَامٌ عَلَى آهُلِ اللَّهِ وَالْهُرَادُ مِنَ الْحَرَامِ هَاهُنَا لَيْسَتَا آتَهُمَا حَرَامَانِ قَلْ حَرُمًا عَلَيْهَمْ وَلَكِنْ هُمْ قَلْ حَرَمُوا عَلَى ٱنْفُسِهِمُ ٱنْ لَّا تَطْلُبُهَا وَلَا تَتَعَلَّقَ مِمَعَبَّتِهَا لِائْهُمُ يَقُولُونَ ٱثَّنَا فُعُدَاثُونَ وَهُمَا حَادِثَتَانِ فَكَيْفَ الْحَادِثُ يَطْلُبُ حَادِثًا بَلِ الْوَاجِبُ عَلَى الْحَادِثِ أَنْ يَطْلُبَ الْمُحْدِثَ وَقَالَ فِيْ حَدِيْثِ الْقُدُسِيّ فَحَبَّتِيْ فَحَبَّتِيْ الْفَقَرَآءَ وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ الْفَقْرُ فَغْرِي وَانَا أَفْتَخِرُ بِهِ وَلَيْسَ الْمُرَادُ بِالْفَقْرِ الْفَقْرُ الْمَعْلُومُ وَلَكِنَّ الْمُرَادَ بِالْفَقْرِ الْهُو عَزَّوجَلَّ وَتَرْكُ مَاسِوَاهُ مِنَ التَّنَعُمَاتِ النُّدُيّوِيَّةِ وَالْأَخْرَوِيَّةِ وَالْمُرَادُ مِنْهُ الْفَنَاءُ فِي الله كَمَا لَا يَبْقَى فِي نَفْسِه لِنَفْسِه شَيٌّ وَلَا يَسَعُ فِي قَلْبِهِ سِوَى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى لَا يَسَعُنِيْ آرْضِيْ وَلَا سَمَا يُنْ بَلْ يَسَعُنِيْ قَلْبُ عَبْدِي الْمُؤْمِنِ وَالْهُرَادُ بِالْهُؤْمِنِ ٱلَّذِي صَفَا قَلْبُهُ مِنْ صِفَاتِ الْبَشَرِيَّةِ وَخَلَامِنَ الْاَغْيَارِ فَوَسَعَ الْحَقَّ قَلْبُهُ بِالْعَكْسِيَةِ قَالَ ٱبُو يَزِيْلُ الْبُسْطَامِيْ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ لَوْ أَنَّ الْعَرْشَ وَمَا حَوْلَهُ أَلْقِيَ فِي زَاوِيَهِ شِنْ زَوَايَا قَلْبِ الْعَارِفِ مَا أَحَشَ بِهِ فَمَنْ أَحَبَّ هَٰوُلَاء الْمُحِبِّيْنَ فَهُوَ مَعَهُمْ فِي الْاجِرَةِ وَعَلَامَةُ حُبْهِمْ حُبُّ صُحْبَتِهِمْ وَالْإِشْتِيَاقُ إِلَى اللّٰهِ تَعَالَى وَلِقَائِهِ كَمَا قَالَ جَلَّا لَهُ فِي الْحَدِيْثِ الْقُدُسِيِّ طَالَ شَوْقُ الْاَبْرَادِ إِلَى لِقَائِنُ وَإِنِّي لَاَشَدُّ شَوْقًا إِلَيْهِمْ وَأَمَّا لِبَاسُهُمْ عَلَى ثَلَاثَةِ آنْوَاعِ كَمَا ذَكُرْنَا فِي الْفَصْلِ الثَّالِثِ وَامَّا أَعْمَالُهُمْ فَعَمَلُ الْمُبْتَدِيثِي مُتَلَوَّنَ بِالْكَبِيْدَةِ وَالنَّامِيْمَةِ وَعَمَلُ الْمُتَوَسَّطِ مُتَلَوَّنَ بِٱلْوَانِ الْحَبِيْدَةِ مِثْلُ آنْوَادِ الشَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ وَالْمَعْرِفَةِ وَلِمَاسُهُمْ مُتَلَوَّنَّ كَثْلِكَ مِثْلُ الْبَيَاضِ وَالزُّرُقَةِ وَالْخُضُوةِ وَعَمَلُ الْمُنْعَلَى خَالٍ عَنِ الْأَلْوَانِ كُلِّهَا مِثْلُ نُوْدِ الشَّهْسِ فَنُوْرُهَا لَا يَقْبَلُ الْأَلُوانَ فَكَذَا لِبَاسُهُ لَا يَقْبَلُ الْأَلُوانَ مِثْلُ الشَّوَادِ لَا يَقْبَلُ الْأَلْوَانَ وَهُوَ عَلَامَةُ الْفَنَاءَ وَهُوَ نِقَابُ نُوْرِ مَعْرِفَتِهِمْ كَمَا آنَّ اللَّيْلَ نِقَابُ نُوْرِ الشَّمْسِ وَقَدْ قَالَ اللهُ تَعَالَى وَجَعَلْنَا الَّيْلَ لِبَاسًا وَّجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا فِيهِ اِشَارَةٌ لَطِيْفَةٌ لِمَنْ لَهُ لُبُ الْعَقْلِ وَالْعِلْمِ وَايُضّا يَكُونُ آهُلُ الْقُرْبَةِ فِي التُّنْيَا فِي سِجْن وَّغُرْبَةٍ وَعُمِّةٍ وَعُنتةٍ وَشِنَّةٍ وَشِنَّةٍ وَظُلْمَةٍ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلَاةِ وَآكُمَلُ السَّلَامِ ٱلتُّنْيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ فَيَلِيْقُ بِالظُّلْمَةِ هٰهُمَّا لِبَاسُ الظُّلُمَانِيَّةِ وَقَلْ صَحَّ فِي الْحَدِيْثِ عَنِ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْبَلَّاءُ مُوَكَّلٌ عَلَى الْأَنْبِيَاءُ وَالْأَوْلِيَاءُ فَالْأَمْقُلُ ثُمَّ الْأَمْقُلُ وَلَبْسُ الشَّوَادِ وَتَعَمُّمْ بِعَمَامَةِ الشَّوْدَاءُ وَهٰذَا اللِّبَاسُ لِبَاسُ الْبَلَاءُ وَلِبَاسُ الْمُتَعَزِّيْنَ الْمُصَابِيْنَ لِفَوْتِ الْقَابِلِيَّةِ مِثُلُ الْمُكَاشَفَةِ وَالْمُشَاهَدَةِ وَالْمُعَايَنَةِ وَمِثوتِ حَيَاتِ الْاَبْدِيَّةِ وَمِثُلُ الشَّوْقِ وَالذُّوقِ وَالْعِشْقِ وَالرُّوحِ الْقُدْسِيُّ وَمَرْتَبَةِ الْقُرْبَةِ وَالْوُصْلَةِ وَهٰؤُلاَءِمِنُ اَعْظَمِ الْمَصَائِبِ وَلَا بُدَّمِن لِبَاسِ الْمُتَعَزِّيْنَ فِيُ مُذَّةٍ عُمْرِهِ لِاتَّهُ فَاتَتْهُ مَنْفَعَةُ الْأُخْرَوِيَّةِ وَهِيَ كَالْمَرَاتِبِ الَّتِيْ إِذَا مَاتَ زَوْجُ الْمَرْ أَةِ اَمْرَ اللَّهُ تَعَالَى بِلِبَاسِ الْعِزِّ ارْبَعَةَ ٱشْهُرِ وَعَشْرَةَ أَيَّامِ بِفَوْتِ الْمَنْفَعَةِ الدُّنْيَوِيَّةِ وَأَمَّا مُدَّةً عِزِ الْأَخْرَوِيَّةِ غَيْرُ مُتَنَاهِيَةٍ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ٱلْمُخْلَصُونَ عَلى خَطَرٍ عَظِيْمٍ فَهٰذِهٖ كُلُّهَا مِنْ صِفَةِ الْفَقْرِ وَالْفَنَاءَ وَفِي الْخَبْرِ ٱلْفَقْرُ سَوَادُ الْوَجْهِ فِي الذَّارَيْنِ مَعْنَاهُ أَنَّهُ لَا يَقْبَلُ الْأَلْوَانَ غِيْرَ نُوْرِوَجُهِ اللّٰهِ تَعَالَى وَالشَّوَادُ بِمَنْزِلَةِ خَالٍ عَلَى وَجُهِ بَهِيْلِ يَزِيْدُ بَمَالَهٰ وَمَلَاحَتَهٰ وَإِذَا نَظَرَ آهُلُ الْقُربَةِ إِلَى جَمَالِ اللهِ تَعَالَىٰ لَا يَقْبَلُ نُوْرُ اَغْيُنِهِمْ بَعْدَ ذٰلِكَ غَيْرَ اللهِ تَعَالَىٰ وَلَا يَنْظُرُونَ إلى سِوَاهُ بِالْمَحَبَّةِ بَلْ يَكُونُ تَخْبُوبُهُمْ وَمَطْلُوبُهُمْ هُوَ اللَّهُ تَعَالَى فِي الدَّارَيْنِ وَلَا يَقْصُدُونَ غَيْرَ اللهِ تَعَالَى لِآنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى خَلَقَ الْإِنْسَانَ لِمَعْرِفَتِهِ وَوُصْلَتِهِ

# پر الأسرار **کیکی الآسرار کیکیک عربی الا**ستان کیک

فَالْوَاجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ اَنْ يَطْلُبَ مَا خُلِقَ لِآجُلِهِ فِي النَّارَيْنِ كَيْلَا يَضِيْعَ عُمُرُهُ مِمَا لَا يَعْنِيْهِ وَلاَ يَغْرِهُ اَبَدَّا اَبَعْدَ الْمَوْتِ لِعَالَمَ الْمَوْتِ لَعَمْرِهِ - مَنْ اللَّهُ الْمَوْتِ الطَّهَارَةِ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّ

وَهِيَ عَلَى نَوْعَيْنِ طَهَارَةُ الظَّاهِرِوهِي تَعْصُلُ مِمَاءُ الشَّرِيْعَةِ وَطَهَارَةُ الْبَاطِنِ وَهِي تَعْصُلُ ايَضًا بِالتَّوْبَةِ وَالشَّلُهِ وَالتَّصْفِيةِ وَسُلُوكِ الطَّرِيْقَةِ فَإِذَا انْتَقَضَ وُصُوءُ الشَّرِيْعَةِ بِعُرُوجِ نَبَسٍ يَجِبُ تَجْدِيْدُهُ بِالْهَاءُ كَمَاقَالَ عَلَيْهِ الصَّلُوةِ وَالسَّلَامُ مَنْ جَدَّدَ الْوُضُوءُ عَلَى الْوَضُوءُ وَكُمَا قَالَ عَلَيْهِ افْصُلُ الصَّلُوةِ وَالسَّلَامُ مَنْ جَدَّدَ الْوُضُوءُ عَلَى الْوُضُوءُ وَكُمَا قَالَ عَلَيْهِ افْصُلُ الصَّلُوةِ وَالسَّلَامِ الْوُضُوءُ عَلَى الْوَضُوءُ وَلَا فَوْمُوءُ السَّلَامُ الْعَلَيْةِ وَالْمُعْدِ وَالْمُعْدِ وَالْمُحْدِ وَالْمُحْدِ وَالْمُحْدِ وَالْمُعْدِ وَالْمُومُ وَالْمُوم

#### وه الفصل الرابع عشر في بَيّانِ صَلوةِ الشّيرِ يُعَةِ وَالطّرِيْقَةِ وَهِ السَّامِ السَّامِ السَّامِ السَّامِ ال

فَاَمَّا صَلُوةُ الشَّرِيْعَةِ مُوَّقَّتَةٌ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَّلَيُلَةٍ خَسَ مَرَّاتٍ وَالشَّنَّةُ اَنْ يُُصَلَّى هٰذِهِ الصَّلُوةُ فِي الْمَسْجِدِ بِالْجَمَاعَةِ مُتَوَجِّهًا إِلَى الْكَعْبَةِ وَتَابِعًا بِالْإِمَامِ بِلَا رِيَاءُ وَلَا سُمْعَةٍ .

وَاَمَّا صَلُوةُ الطَّرِيُقَةِ فِهِيَ مُؤَبَّدَةٌ فِي مُذَّةٍ عُمْرِهٖ وَمَسْجِدُهَا الْقَلْبُ وَجَمَاعَتُهَا الْجَيَّاعُ قُوى الْبَاطِنِ بِالْإِشْتِغَالِ عَلَى الشَّمَاءِ التَّوْحِيُدِ بِلِسَانِ الْبَاطِنِ وَإِمَامُهَا الشَّوْقُ فِي الْفُوَّادِ وَقِبْلَتُهَا ٱلْحَمْرَةُ الْاَحْدِيَّةُ جَلَّ جَلَالُهُ وَجَمَّالُ الصَّمَدِيَّةِ وَهِي الْمُعَاءِ التَّوْمِ وَالْتَحْدِيَّةُ جَلَّ جَلَالُهُ وَجَمَّالُ الصَّمَدِيَّةِ وَهِي الْفَهُولُونِ مِهْذِهِ الصَّلُوةِ عَلَى الدَّوَامِ فَالْقَلْبُ لَا يَنَامُ وَلَا يَمُوتُ بَلُ مَشْغُولًا فِي النَّوْمِ وَالْيَقَطَةِ .

النَّوْمِ وَالْيَقَطَةِ .

### پير الأسرار **کوف 158 کوف ع** بر بالأسرار **کوف 158 کوف کو**

وَالصَّلُوةُ الْقَلْبِ بِحَيَاتِ الْقَلْبِ بِلَا صَوْتٍ وَلَا قِيَامٍ وَلَا قُعُوْدٍ فَهُو يُخَاطِبُ اللهُ تَعَالَى بِقَوْلِهِ إِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ مُتَابِعًا لِلنَّيْقِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ فِي تَفْسِيْرِ الْقَاضِي فِي هٰذِهِ الْاِيَةِ إِشَارَةٌ إلى حَالِ الْعَارِفِ وَانْتِقَالِهِ مِنْ حَالَةِ الْفَيْبَةِ وَاللَّلَامِ الْعَلْمِ الْفَيْبَةِ إِلَى الْحَمْرَةِ الْاَحْدِيَّةِ سُبْحَانَة وَتَعَالَى فَاسْتُحِقَّ بِمِغْلِ هٰذَا الْحَطَابِ مَاقَالَة عَلَيْهِ آفُضُلُ الصَّلُوةِ وَالشَّلَامِ الْفَيْبَةِ إِلَى الْحَمْرَةِ الْاَحْدِيَّةِ سُبْحَانَة وَتَعَالَى فَاسْتُحِقَّ بِمِغْلِ هٰذَا الْحَمْرَةِ الْاَحْدِيَّةِ سُبْحَانَة وَتَعَالَى فَاسْتُحِقَّ بِمِغْلِ هٰذَا الْحَمْرَةِ الْاَوْدِيَاءُ يُصَلُّونَ فِي قُبُودِهِمْ كَمَا يُصَلُّونَ فِي يُبُوتِهِمْ الْمُنْ الْعُلُونَ بِاللهِ تَعَالَى وَمُنَاجَاتِهِ بِحَيَاةٍ قُلُومِهِمْ الْاَنْدِينَاءُ وَالْاَوْرُولِيَاءُ يُصَلُّونَ فِي قُبُودِهِمْ كَمَا يُصَلُّونَ فِي يُبُومِهِمْ الْمُنْ الْمُعْرَاقِ وَالْمَالُوقِ وَالسَّلَامِ وَعَالِ فَا الصَّلُوقِ وَالسَّلَامِ وَعَارِفًا فَي الْمَاطِنِ وَإِذَا لَمْ يَجْتَوعُ صَلُوةُ الطَّرِيْقَةِ مَعَ صَلُوةِ الشَّرِيْعَة بِحَيَاةِ فَي الْمَاطِنِ وَإِذَا لَمْ يَجْتَوعُ صَلُوةُ الطَّرِيْقَةِ مَعَ صَلُوةِ الشَّرِيْعَة بِكَاةِ الْمُنْ اللهُ اللَّالِي وَالشَّرِيْعَة بِحَيَاةِ الْقَالِمِ وَعَارِفًا فِي الْمُاطِنِ وَإِذَا لَمْ يَجْتَوعُ صَلُوةُ الطَّرِيْقَةِ مَعَ صَلُوةِ الشَّرِيْعَة بِحَيَاةِ الْقَلْفِ فَالْتُولِيَاءُ الْمُنْ اللهُ الْمُنْ اللهُ الْمُنْ اللَّهُ مُلْ الْمُنْفِي الشَّلِي عَلَيْهِ الشَّاهِ وَالشَّرِيْعَة وَالْمَالِي وَإِذَا لَمْ يَجْتَوعُ صَلُوةُ الطَّرِيْقَةِ مَعَ صَلُوةِ الشَّرِيْعَة بِحَيَاةِ الشَّرِينَةُ وَالْمُنْ اللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ الْمُنْ الْمُنْ اللهُ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللهُ الْمُنْ اللَّهُ وَا السَّرِي اللَّهُ وَالْمُؤْمِ الْمُنْ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ الْمُالِقُ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

#### **﴾ ﴿ الفصل الخامس عشر فِيْ بَيَّانِ طَهَارَةِ**

ٱلْمَعْرِفَةِ فِي عَالَمِ التَّجْرِيْدِ وَهِي عَلَى نَوْعَيْنِ طَهَارَةٌ لِمَعْرِفَةِ الصِّفَاتِ وَطَهَارَةٌ لِمَعْرِفَةِ النَّاتِ-

قطهارةُ مَغرِفَةِ الصِّفَاتِ لَا تَحْصُلُ اِلَّا بِالتَّلْقِيْنِ وَتَصْفِيَةِ مِرْأَةِ الْقَلْبِ بِالْاَسْمَاء مِنَ النَّقُوشِ الْبَشَرِيَّةِ وَالْحَيْوَانِيَّةِ ثُمَّ يَخْصُلُ النَّفُرُ لِعَيْنِ الْقَلْبِ مِنْ نُورِ صِفَاتِ اللَّهِ تَعَالَى يَنْظُرُ بِهِ إلى عَكْسِ بَمَالِ اللهِ تَعَالَى فِي مِرْأَةِ الْقَلْبِ وَقَالَ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِرْأَةُ الْقَلْبِ وَقَالَ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِرْأَةُ الْقَلْبِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِنْ أَقِالُو السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِنْ أَقَالُومُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِنْ أَقُولُ فَإِذَا تَمَتْ التَّصْفِينَةُ مِمُلَازَمَةِ الْاسْمَاء حَصَلَ مَعْرِفَةُ الصِّفَاتِ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْقَلْمِ الْمَا لِقُلْ الْقَلْمِ الْمُؤْمِنُ مِنْ أَقِالُومُ الْمُؤْمِنُ مِنْ أَقِالُومُ الْقَالِمُ الْمَاء مُنْ الْقَالِمُ الْمُؤْمِنُ مُنْ أَوْالْقَلْبِ السَلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمَالِمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمَقَامِ السَلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْقَلْمِ الْمَالِمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ

وَآمًّا طَهَارَةُ مَعْرِ فَةِ النَّاتِ لَا تَعْصُلُ إِلَّا يَمُلاَزَمَةِ آمُمَّاء التَّوْجِيْنِ الشَّلْ فَقَ الْحِرَةِ مِنَ الْاَنْمَاتِ الْمَثَلِيَةِ فَهْلَا عَيْنِ النِيرِ ثُمَّ يَعْصُلُ النَّفُورِ القَّوْجِيْنِ النَّهُ وَجَيْعَ الْاَنْوَارِ النَّالِ وَالنَّالُ اللهُ تَعَالَى كُلُّ شَيْ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَه وَقَالَ مَقَامُ الْاسْتِهُ لَلهِ وَفَنَاءُ الْفَنَاءُ وَهْنَا التَّجَيْنِ يَمْعُو جَمِيْعَ الْاَنْوَارِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى كُلُّ شَيْ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَه وَقَالَ مَقَامُ الْاسْتِهُ لَلهِ وَفَنَاءُ الْفَنَاءُ وَهْنَاء القَّجَيْنِ يَمْعُو جَمِيْعَ الْاَنْوَارِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى كُلُّ شَيْ هَالِكُ إِلَى التَّهُ وَهُ الْمُعْلَقُ مَعْمَا وَلا يُمْكِلُ اللهُ تَعَالَى لَيْنَ وَعِنْدَة وَهُ اللهُ وَعُلَا يَعْمُ اللهُ وَعُنَاء اللهُ وَعُنَا وَاللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُعْمِنُ وَعِنْ وَعِنْ اللّهُ وَعُنْ اللهُ وَعُمْ اللّهُ وَعُمْ اللّهُ وَعُمْ اللهُ وَعُلْ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُلْ اللهُ وَعُلْلُ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُولُ اللهُ وَعُمَالُولُ عَلَاللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُولُ اللهُ وَعُمْ اللهُ وَعُولًا اللهُ اللّهُ وَا اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَعُولًا الللللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَعُلْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللللللهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ وَاللّهُ الللللللهُ اللللللللهُ الللللللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ ا

#### وه الفصل السادس عشر في بَيَانِ زَكُوةِ الشَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ وَهِ السَّامِ السَّادِ السَّادِ

### پير الأسرار **کيف (159 کيف ع** بير الأسرار **کيف (159 کيف ع** بير الاَسرار کيف ا

الْحَسَانَاتِ فَلَا يَنِفْ لِتَفْسِه شَيْ قِنَ وَ إِحَسَنَاتِه فَيَهُ فَى مُفْلِسًا فَاللَّهُ تَعَالَى يُحِبُّ السَّخَاوَةَ وَ الْإِفْلَاسَ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُفْلِسُ فِي آمَانِ اللَّهِ تَعَالَى فِي النَّارَيْنِ وَقَالَتُ رَابِعَةُ الْعَدَوِيَّةِ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنْهَا اللهِي مَا كَانَ نَصِيْبِي مِنَ الْعُقْبِي النَّانُيَا فَأَعُلِهُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ فَلَا أُرِيْدُونَ النَّهُ ثَمَا وَلَا مِنَ الْعُقْبِي اللهُ تَعَالَى اللهُ لَيْ اللهُ لَيْ اللهُ لَهُ اللهُ لَيْ اللهُ لهُ اللهُ لَيْ اللهُ ا

#### و الفصل السابع عشر في بَيّانِ صَوْمِ الشَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ

فَأَمَّا صَوْمُ الشَّرِيْعَةِ أَنْ يُعْسِكَ عَنِ الْهَا كُوْلَاتِ وَالْهَشُرُ وَبَاتِ وَعَنِ الْوَقَاعِ فِي النَّهَارِ وَامَّنَا صَوْمُ الطَّرِيْقَةِ فَهُو اَنْ يُعْسِكَ بَمِيْعَ اعْضَائِهِ عَنِ الْمُحَرَّمَاتِ وَالْهَنَاهِيُ وَالنَّمَائِمِ مِفْلُ الْعُجْبِ وَغَيْرِهٖ ظَاهِرًا وَبَاطِنًا لَيْلًا وَ بَهَارًا فَإِذَا فَعَلَ شَيْئًا مِنْ هٰذِهِ الْفِعَالَ الَّيْ ذَكْرَنَاهَا بَعَلَ صَوْمُ الطَّرِيْقَةِ فَصَوْمُ الشَّرِيْعَةِ مُوقَّتُ وَصَوْمُ الطَّرِيْقَةِ مُومَعُمُ الطَّرِيْقةِ مُوقَتْ وَصَوْمُ الطَّرِيْقةِ مُوتَبَّدُ فَيْ مَنْ عَنْ مَنْ مَوْمِهِ إِلَّا الْجُوْعُ وَالْعَظْشُ فَلِلْلِكَ قِيْلَ كَمْ قِنْ صَائِمٍ مَفْطِرُ وَكَمْ مِنْ مَعْلِمُ اللَّهُ مَنْ صَوْمِهِ إِلَّا الْجُوْعُ وَالْعَظْشُ فَلِلْلِكَ قِيْلَ كَمْ قِنْ صَائِمٍ مَفْطِرُ وَكَمْ مِنْ مَعْمِ الْمُنْ عَنْ مَنْ صَوْمِهِ إِلَّا الْجُوْعُ وَالْعَظْشُ فَلِلْلِكَ قِيْلَ كَمْ قِنْ صَائِمٍ مَفْطِرُ وَكَمْ مِنْ مَعْلِمُ اللّهُ مَا عَضَالَهُ مَنْ الْمُعَلِمُ وَكُومُ التَّالِي الْمُعْلِمِ وَلَاللّهُ تَعَالَى الطَّولِيَقةِ وَهِى وَقَالَ الْمُنْ الْمُهُ مِنْ الْمُولِي عَلَى الطَّولِ وَالْمَعْلُومُ وَلَا الطَّلِي فَاللّهِ السَّلَامُ لِللّهُ الطَلِي لَيْكَ الْمُولِ وَقَالَ الْمُلْ الطَيْمِ وَقَالَ الْمُلْ الطَيْرِيقةِ وَهِى وَقَالَ الْمُلْ الطَيْرِيقةِ وَهِى وَقَالَ الْمُنْ وَاللّهُ وَالْكُولُ وَلَعْمُ وَاللّهُ وَلْ الللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وَآمَّا صَوْمُ الْحَقِيْقَةِ فَهُوَ اِمْسَاكُ الْفُوَّادِ هِمَّا سِوى اللهِ تَعَالَى وَامْسَاكُ السِّرِ عَنْ مَحَبَّةِ مُشَاهَدَةِ غَيْرِ اللهِ تَعَالَى وَآمَسَاكُ السِّرِ عَنْ مَحَبَّةِ مُشَاهَدَةِ غَيْرِ اللهِ تَعَالَى وَلَيْسَ لَهْ سِوى اللهِ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى وَلَيْسَ لَهْ سِوى اللهِ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى فَصَدَ صَوْمُ الْحَقِيْةِ اللهِ تَعَالَى فَسَدَ صَوْمُ الْحَقِيْقِةِ فَلَهُ تَعَالَى فَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ الله

#### وه الفصل الثامن عشر فِي بَيَانِ كِجِّ الشَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ وَهِ السَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ

فَحَجُّ الشَّرِيْعَةِ أَنُ يُّحَجَّ بَيْتُ اللهِ تَعَالَى بِشِرَ ايْطِهِ وَ أَرْكَانِهِ حَتَّى يَعْصُلَ ثَوَابُ الْحَجِّ فَإِذَا نَقَصَ شَى \* فِن شَرَ ايْطِهِ وَ أَرْكَانِهِ حَتَّى يَعْصُلَ ثَوَابُ الْحَجِّ فَإِذَا نَقَصَ شَى \* فَن شَرَ ايْطِهِ الْإِحْرَامُ أَوَّلًا ثُمَّ الْحَجْ وَالْعُهْرَةَ يَاللهُ فَمِن شَرَ اتَطِهِ الْإِحْرَامُ أَوَّلًا ثُمَّ الْحَوْلُ الْحَرَّمِ ثُمَّ الْحَوْلُ الْحَرَّمِ ثُمَّ الْحُولُ الْحَرَامُ الْحَرْمِ ثُمَّ الْوَقُوفُ بِعَرَفَة ثُمَّ الْمَبِينَ يُمُزُ دَلْفَة ثُمَّ ذِنْ الْكُومِيةِ يَعْلَى ثُمَّ الْحُولُ الْحَرَمِ ثُمَّ الْحَوْلُ الْحَرَمِ ثُمَّ الْحَوْلُ الْحَرَمِ ثُمَّ الْحُولُ الْحَرَمِ ثُمَّ اللهَ تَعَالَى أَمُونُ مِن مَاءً وَمُزَمَ ثُمَّ الْمَبِينَ لِلطَّوَافِ فِي مَقَامِ الْرَاهِيْمَ الْخَلِيْلِ ثُمَّ مُولِكُ مَا حَرَّمَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الْمُؤْمِلُ اللهُ اللهُ الْمُؤْمِلُ اللهُ ا

## پېچې بېزالاَسرار پېچې 160 پېچې و بېمتن پېچې

اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ مِنَ الْإِحْرَامِ وَغَيْرِهِ فَجَزَاءُ هٰنَا الْحَجِّ الْعِتْقُ مِنَ الْجَحِيْمِ وَالْأَمْنُ مِنْ قَهْرِ اللَّهِ تَعَالَى كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فَمَنْ دَخَلَهْ كَانَ أُمِنَّا ثُمَّ طَوَافُ الصَّلْدِ ثُمَّ الرُّجُوعُ إلى وَطْدِهِ رَزَقَنَا اللهُ تَعَالَى وَإِيَّا كُمْ وَآمَّا بَيَانُ عَجْ الطَّرِيْقَةِ فَزَادُهُ وَرَاحِلَتُهْ ٱوَّلَّا ٱلْمَيْلُ إِلَى صَاحِبِ التَّلْقِيْنِ وَٱخْذُهُ مِنْهُ ثُمَّ مُلَازَمَةُ الذِّي كِرِ بِاللِّسَانِ مَعَ مُلَاحَظَةِ مَعْنَاهُ وَالْمُرَادُ بِالذِّي كُرِ وَهُوَ لَا اِلٰهَ اِلَّا اللَّهُ بِاللِّسَانِ ثُمَّ يَحْصُلُ حَيَاةُ الْقَلْبِ لَهُ ثُمَّ يَشْتَغِلُ بِنِ كُرِ اللَّهِ تَعَالَى فِي الْبَاطِنِ حَتَّى يُصَفِّيَهُ أَوَّلًا بِالْتِزَامِر آسْمَاء الصِّفَاتِ لِيَظْهُرَ كَعْبَةُ السِّرِ بِٱنْوَارِ صِفَاتِ الْجَمَالِ كَمَا آمَرَ اللهُ تَعَالى ابْرَاهِيْمَ وَاسْمَاعِيْلَ بِقَوْلِهِ تَعَالى آنْ طَهْرًا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِيْنَ إِلَى اخِرِ الْأَيَّةِ فَكَعْبَةُ الظَّاهِرِ تَطْهِيْرُهَا لِلطَّائِفِيْنَ مِنَ الْمَخْلُوقَاتِ وَكَعْبَةُ الْبَاطِنِ تَطْهِيْرُهَا لِلطَّائِفِيْنَ مِنَ الْمَخْلُوقَاتِ وَكَعْبَةُ الْبَاطِنِ تَطْهِيْرُهَا لِنَظْرِ الْخَالِقِ فَمَا الْيَقُ وَآجُدَدُ هٰذَا التَّطْهِيْرُ مِمَّا سِوَاهُ ثُمَّدَ الْإِحْرَامُ بِنُوْرِ الرُّوْجِ الْقُدْسِيِّ ثُمَّدُ دُخُولٌ كَعْبَةِ الْقَلْبِ ثُمَّ طَوَافُ الْقُدُومِ بِمُلَازَمَةِ إِسْمِ الثَّانِي وَهُو اللَّهُ - ثُمَّ اللِّهَابُ إلى عَرَفَاتِ الْقَلْبِ وَهُوَمَوْضِعُ الْمُنَاجَاتِ فَوَقَفَ فِيْهَا بِمُلَازَمَةِ الثَّالِكَ وَهُو "هُو" وَالرَّابِعُ وَهُو" حَقٌّ " ثُمَّ يَنُهَبُ إِلَّى مُزْدَلُفَةِ الْفُؤَادِ وَ يَجْهَعُ بَيْنَ الْخَامِسِ وَهُوَ حَيٌّ وَبَيْنَ السَّادِسِ وَهُو قَيُّوْمٌ ثُمَّ يَذُهَبُ إِلَى مِنَى السِّرِ وَهُوَ مَا بَيْنَ الْحَرِّمَيْنِ وَالْوُقُوْفُ بَيْنَهُمَا ثُمَّ يَذُبُّ النَّفْسَ الْمُطْمَئِنَّةَ يَمُلَازَمَةِ اسْمِ السَّايِعِ وَهُوَ قَهَّارٌ لِإِنَّهُ إِنَّمُ الْفَنَاءُ وَرَافِعٌ لِحِجَابِ الْكُفُرِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْكُفْرُ وَالْإِيْمَانُ مَقَامَانِ مِنْ وَّرَآءُ الْعَرُشِ وَهُمَا جَابَانِ بَيْنَ الْعَبْدِ وَرَبِّهِ عَزَّشَانُهُ آحَدُ هُمَا ٱسْوَدُ وَالْأَخَرُ ٱبْيَضُ ثُمَّ حَلُقُ رَأْسِ الرُّوحِ الْقُدُسِيِّ مِنْ صِفَاتِ الْبَشَرِيَّةِ بِمُلَازَمَةِ الْإِسْمِ الثَّامِنِ ثُمَّ دُخُولُ حَرْمِ السَّرِ بِمُلازَمَةِ إِسْمِ التَّاسِعِ ثُمَّ الْوُصُولُ إلى رُوْيَةِ الْعَاكِفِيْنَ فَيَعْتَكِفُ فِي بِسَاطِ الْقُرْبَةِ وَالْأُنُسِ مُمَلَازَمَةِ الْرِسْمِ الْعَاشِرِ ثُمَّ يَرَى بَمَالَ الصَّمَدِيَّةِ سُبْحَانَهُ مَا اَعْظَمَ شَانُهُ بِلَا كِيُفٍ وَلَا تَشْبِيْهِ ثُمَّ طَوَافُ سَبْعَةِ أَشُوَاطٍ مِمُلَازَمَةِ إِسْمِ الْحَادِيْ عَشَرَ وَمَعَهْ سِتَّةُ أَسْمَاءُ مِنَ الْفُرُوعَاتِ ثُمَّ الشُّرُبُ مِنْ يَدِي الْقُرْبَةِ شَرَابًا كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَ سَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طُهُوْرًا مِنْ قَدِح إشمِ الثَّافِي عَشَرَ ثُمَّ الْبُرْقَعُ مِنْ وَجُهِ الْبَاقِيُّ الْمُقَلَّيسِ مِنَ التَّشْبِيْهِ فَيَنْظُرُ بِنُوْرِمِ إِلَيْهِ وَهٰذَا مَعْنَى قَوْلِهِ تَعَالَى مَاعَيْنٌ رَأَتْ وَلَا أُذُنَّ سَمِعَتْ وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بِشَرِ يَغْنِيُ كَلَامُ اللهِ تَعَالَى بِلاَ وَاسِطَةِ الْحُرُوفِ وَالصَّوْتِ وَالْمُرَادُ بِقَوْلِهِ وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بِشَرِ يَعْنِي ذَوْقُ الرُّويَّةِ وَالْخِطَابُ ثُمَّ يَجِلُّ مَا حَرَّمَ اللَّهُ تَعَالَى بِتَبْدِيْلِ السَّيْغَاتِ مِنَ الْحَسَنَاتِ بِتَكْرَادِ اسْمَاء التَّوْحَيْدِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَمَنْ تَابَ وَامِّنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَيِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ثُمَّ الْعِتْقُ مِنَ التَّصْرِيْفَاتِ النَّفْسَانِيَّةِ ثُمَّ الْأَمْنُ مِنَ الْخَوْفِ وَالْحُزْنِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى آلَا إِنَّ آوُلِيّاً ۚ اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ رَزَقَنَا اللهُ وَ إِيَّاكُمْ بِفَضْلِهٖ وَ جُوْدِهٖ وَ كَرَمِهِ ثُمَّ طَوَافُ الصَّنْدِ بِتَكْرَارِ الْاَسْمَاءَ كُلِّهَا ثُمَّ الرَّجُوعُ إلى وَطْنِهِ الْإِصْلِي الَّذِي فِي عَالَمِ الْقُنْسِ وَ عَالَمِ ٱحْسَنِ التَّقُونِمِ يَمُلَازَمَةِ اسْمِ الثَّانِي عَشَرَ وَ هُوَ مُتَعَلِّقٌ بِعَالَمِ الْيَقِيْنِ وَ هٰذِهِ التَّاوِيْلاَتِ فِي دَايْرَةِ اللِّسَانِ اَوِ الْعَقْلِ وَ أَمَّا مَا وَرَا ۚ خُلِكَ فَلاَ يُمْكِنُ الْإِخْبَارُ عَنْهَا لِائْتَهَا لَا تُدْرِكُهَا الْاَفْهَامُ وَالْاَذْهَانُ وَلَا يَسَعُ الْحَوَاصِلُ لِذَٰلِكَ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ أَنَّ مِنَ الْعُلُومِ كَهَيْئَةِ الْمَكْنُونِ لَايَعْلَمُهَا إِلَّا الْعُلَمَا ۚ بِاللّٰهِ فَإِذَا نَطَقُوا بِهَا مَا آنْكُرَهَا آهْلُ الْعِزَّةِ فَالْعَارِفُ يَقُوْلُ مَا دُوْنَهُ وَالْعَالِمُ يَقُولُ مَا نَوْقَهُ فَإِنَّ عِلْمَ الْعَارِفِ سِرُّ اللهِ تَعَالى وَلَا يَعْلَمُهُ غَيْرُهُ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالى وَلَا يُعِينُ طُوْنَ بِشِي ۚ قِنْ عِلْمِهِ إِلَّا يِمَا شَأَ ۚ ٱلْأَيَّةَ آيِ الْأَنْبِيَا ۗ وَالْأَوْلِيَا ۗ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَٱخْفَى ٱللهُ لَا إِلهَ إِلَّا هُوَ وَلَهُ الْكَسْمَاءُ الْحُسْلِي وَاللَّهُ اَعْلَمُ .

# مين مير الأسرار هين (161 هين عن الأسرار هين الأسرار المعن المعنى المناس المعنى المعنى

#### الفصل التاسع عشر في بَيَانِ الْوَجُدِ وَ الصَّفَا

قَالَ اللهُ تَعَالَى وَتَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُوْدُ الَّذِينَى يَخْشَوْنَ رَجَّهُمْ ثُمَّ تَلِيْنُ جُلُوْدُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إلى ذِكْرِ اللهِ وَقَالَ تَعَالَى اَفَمَنُ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلْإِيْمَانِ فَهُوَ عَلَى نُوْرٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللهِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ جَنْبَةٌ مِّنْ جَالُهُ مَنْ لَا وَجُدَلَهُ لَا حَيْوةً لَهْ قَالَ الْجُنَيْدُ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى جَدْبُ اللهُ تَعَالَى اللهُ عَمْلُ اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ عَمْلُورُ اللهُ عَمْلُ اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ لَا وَجُدَالَهُ لَا حَيْوةً لَهُ قَالَ الْجُنْفَدُ وَقَالَ اللهُ لَهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ لَا وَجُدَالَهُ لَا حَيْوةً لَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ لَا وَجُدَالَهُ لَا حَيْوةً لَا اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ لَا وَجُدَالَهُ لَا حَيْوةً لَا اللهُ اللهُ

فَالْوَجْدُ عَلَى نَوْعَيْنِ جِسْمَانِي وَ رُوْحَانِي فَالْجِسْمَانِيُّ وَهُوَ وَجْدُ النَّفُسَانِيَّةِ وَ وَجْدُهُ بِقُوَّةِ الْجِسْمِ بِغَيْرِ قُوَّةِ الْجِسْمَانِيُّ وَهُوَ وَجْدُ النَّفُسَانِيَّةِ وَ وَجْدُهُ بِقُوَّةِ الْجِسْمِ بِغَيْرِ قُوَّةِ الْجِسْمَانِيُّ وَهُوَ وَجْدُ النَّفُوبِ وَلَا مَسْلُوبٍ وَلَا مُسْلُونٍ وَلَا مُسْلُوبٍ وَلَا مَسْلُوبٍ وَلَا مُسْلُوبٍ وَلَا مَسْلُوبٍ وَلَا مُسْلُوبٍ وَلَا لَمُوالِمُ فَيْ اللَّهِ مُنْهِ إِلَا مُولِدُ مُ اللَّهُ مُنْ اللَّهِ فَا مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُعْتَالِمُ فَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُولُولُونُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهِ مُنْلِلْكُونُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّل

وَآمَّا الرُّوْحَانِيَّةُ فَهُوَ آنُ يَتَقَوَّى الرُّوْحَانِيَّةُ بِقُوَّةِ الْجَنْبَةِ بِمِثْلِ قِرَأَةِ الْقُرْانِ بِصَوْتٍ حَسَنِ أَوْ شِعْرٍ مَوْزُونٍ أَوْ ذِكْرِ مُؤَثِّرٍ فَلَا يَبْغَى لِلْجِسْمِ قُوَّةٌ وَ إِخْتِيَارٌ وَهٰنَا رَحْمَانِيٌّ مُسْتَحَبٌّ مَوَافَقَتُهٰ وَالَّيْهِ أَشَارَ بِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ فَبَشِّرْ عِبَادِي الَّذِيْنَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ آحُسَنَهُ وَكُنَا آصْوَاتُ الْعُشَّاقِ وَالطُّيُورِ وَالْأَلْحَانِ الْمَعَانِي فَكُلُّ ذٰلِكَ قُوَّةُ الرُّوحِ وَلَا مَنْخَلُّ لِلنَّفْسِ وَالشَّيْطَانِ فِي مِثْلِ هٰنَا الْوَجُدِ لِأَنَّ الشَّيْطَانَ يَتَصَرَّفُ فِي ظُلُمَانِيَّةِ النَّفْسَانِيَّةِ لَا فِي نُوْرَانِيَّةِ الرَّحْمَانِيَّةِ فَإِنَّهُ يَذُوبُ فِيْهَا كَمَا يَذُوبُ مِنْ كَلِمَةِ الْحَوْقَلَةِ وَهِيَ لَا حَوْلٌ وَلَا قُقَّةٌ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَظِيْمِ كَالْمِلْحِ فِي الْمَاء كَنَا وَرَدَ فِي الْحَدِيْثِ فَفِيْ قِرَائَةِ الْأَيَاتِ وَالْاَشْعَارِ الْحِكْمَةِ وَالْمَحَبَّةِ وَالْعِشْقِ وَالْاَصْوَاتِ الْحُزْنِيَّةِ قُوَةٌ نُورَانِيَّةٌ لِلرُّوْجِ فَالْوَاجِبُ أَنْ يَصِلَ النُّورُ إِلَى النُّورِ وَهُوَ الرُّوحُ كُمَّا قَالَ اللهُ تَعَالَى وَالطَّيْبَاتُ لِلطَّيْبِينَ وَأَمَّا إِذَا كَانَ الْوَجُدُ شَيْطَانِيًّا وَنَفْسَانِيًّا فَلَا يَكُونُ فِيْهِ نُوْرٌ بَلُ ظُلُمَةٌ وَكُفُرٌ وَضَلَالٌ فَالظُّلُمَةُ تَصِلُ إِلَى الظُّلُمَانِيَّةِ وَهِيَ النَّفْسُ فَيَقُوى يَجِنُسِهِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ ٱلْخَبِيْشَاتُ لِلْخَبِيْشِيْنَ فَلَيْسَ لِلرُّوْحِ فِيْهَا قُوَّةٌ ثُمَّ حَرَكَاتُ الْوَجْدِ فَفِي وَجْدِ الرُّوْحَانِيَّةِ نَوْعَيْنِ نَوْعٌ إنْحِيْتَارِيٌّ وَنَوْعٌ إِضْطِرَارِيٌّ فَالْإِخْتِيَارِيُّ كَحَرْكَةَ الْإِنْسَانِ لَيْسَ فِيْ جَسَيهِ ٱلْمُ وَلَا مَرَضٌ وَ لَاسْفُمُّ فَهٰذِهِ الْحَرَكَاتُ كُلُّهَا غَيْرُ مَشْرُ وْعَةٍ وَآمَّا الْإِضْطِرَارِ يُ وَهُوَ الَّذِي يَعْصُلُ بِسَيِبِ آخَرَ بِمِثْلِ قُوَّةِ الرُّوحِ فَلَا تَقْيِرُ النَّفْسُ عَلَى صُغْعِهِ إِلاَّنَّ هٰذِهِ الْحَرَكَاتُ غَالِبَةٌ عَلَى حَرَكَاتِ الْجِسْمَانِيَّةِ مِثُلُ حَرَكَاتِ الْحُنْيِ إِذَا غَلَبَتْ عِجْزَ الْإِنْسَانُ عَنْ تَحَمُّلِهَا فَلَا إِخْتِيَارَلَهَا حِيْنَيْنِي فَالْوَجْدُ إِذَا غَلَبَ الْحَرَكَاتُ الرُّوحَانِيَّةُ يَكُونُ حَقِيْقِيًّا وَ رُوحَانِيًّا وَالْوَجْدُ وَالسِّمَاعُ السَّانِ مُحَرِّكَانِ كَمَا فِيْ قُلُوْبِ الْعُشَّاقِ وَالْعَارِفِيْنَ وَهُمَا طَعَامُ الْمُحِيِّيْنَ وَمُقَوِّى الطَّالِبِيْنَ وَعَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ السِّمَاعَ لِقَوْمِ فَرُضٌ وَ لِقَوْمِ سُنَّةٌ وَ لِقَوْمِ بِنْعَةٌ فَالْفَرْضُ لِلْخَوَاصِ وَ الشُّنَّةُ لِلْمُحِبِّيْنَ وَالْبِنْعَةُ لِلْغَافِلِيْنَ وَ قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ لَمْ يَتَحَرَّكَ بِالسِّمَاعِ وَ اَشْعَارِهِ وَ الرَّبِيْعِ وَ ازْهارِهِ وَ الْعُوْدِ وَ اوْتَارِهِ فَهٰذَا فَاسِدُ الْهِزَاجِ لَيْسَ لَهْ عِلَاجٌ فَهُوَ تَاقِصٌ عَنِ الْحِمَادِ وَ الظُّيُودِ مَلْ عَنْ كُلِّ الْمَهَائِمِ فَأَنَّ بَحِيْعَ ذٰلِكَ يَتَاثَّرُ بِالنَّغَمَاتِ الْمَوْزُونَةِ وَ لِلْلِكَ كَانَتِ الظُّيُورُ تَصْطَفُّ عَلَى رَأْسِ دَاؤُدَ لِإِسْتِمَاعِ صَوْتِهِ عَلَيْهِ الشَّلَامُر كَمَا قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ لَا وَجُدَلَهُ لَا دِيْنَ لَهْ وَ الْوَجْدُ عَلَى عَشْرَةٍ ٱوْجُهِ بَعْضُهَا جَلِيٌّ وَيَظْهَرُ ٱثْرُهْ فِي الْحَرَكَاتِ وَ بَعْضُهَا خَفِيٌّ لَا يَظْهَرُ ٱثْرُهَا مِنَ الْجَسَدِ كَمَيْلِ الْقَلْبِ إلى ذِكْرِ الله تَعَالَى وَقِرَأَتِهِ الْقُرُانَ وَمِنْهَا الْبُكَاءُ وَالثَّالُّمُ وَمِنْهَا الْخَوْفُ وَ الْحُرْنُ وَمِنْهَا النَّاسُّفُ وَ الْحَيْرَةُ عِنْكَ ذِكْرِ اللهِ تَعَالَى وَمِنْهَا التَّحَسُّرُ وَ النَّدَامَةُ وَمِنْهَا التَّغَيُّرُ فِي الظَّاهِرِ وَ الْبَاطِنِ وَمِنْهَا الطَّلَبُ لِرَضَاء اللهِ تَعَالَى وَ الشَّوٰقُ وَ مِنْهَا الْحَرَارَةُ وَالْمَرَضُ وَالْعِرْقُ.

# پيرالاَسرار **کېږې 162 کېږې** عربيمتن **کېږې**

### الفصل العشرون فِي بَيَانِ الْخَلُوّةِ وَالْعَزُلَةِ الْعَرُلَةِ الْعَرُلَةِ الْعَرُلَةِ الْعَرُلَةِ الْعَرُلَةِ

وَهِى عَلَى وَجُهَيْنِ ظَاهِرٌ وَ بَاطِنٌ فَالْخَلُوةُ الظَّاهِرِيَّةُ اَنْ يَعْزِلَ نَفْسَهُ وَ يَعْيِسَ بَدَنَهُ عَنِ النَّاسِ لِتَلَّا يُؤْخِيْهِمْ بِأَخْلَاقِ النَّامِيْمَةَ لِنَرْكِ النَّفْسِ مَالُوفَاتِهَا وَيَعْيِسُ حَوَاسَهَا الظَّاهِرِيَّةَ لِينُفْتَحَ الْحَوَاسُ الْبَاطِئِيَّةُ بِنِيَّةِ الْإِخْلَاصِ وَالْمَوْتِ لِللَّا وَيَعْيَسُ حَوَاسَهَا الظَّاهِرِيَّةَ لِينُفْتِحَ الْحَوَاسُ الْبَاطِئِيَّةُ بِنِيَّةِ الْإِخْلَاصِ وَالْمَوْتِ فِي الْمُولِي فَيْ فَلِكِ رِضَا الظَّاهِرِيَّةَ لِينُفْتِحَ الْمُولِي فَيْ الْمُولِي فَيْ فَلِكَ رِضَا اللَّهُ وَعَالَى وَدَفْعَ شَرِّ نَفْسِهِ عَنِ الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُسْلِمُونَ مِنْ يَبِهِ وَلِسَانِهِ وَكَفَّ لِسَانَهُ عَنَّا لَا يَغْنِيهِ وَكَمَا وَلَكُمْ سَلَامَةُ الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ يَبِهِ وَلِسَانِهِ وَكَفَّ لِسَانَهُ عَنَا لَا يَعْنِيهِ وَكَمَا لَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَيَالُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّالَةُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللللَّهُ الللللَّالَةُ الللللِلْ الللْلَاللَّا اللَّالَةُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُل

وَ أَمَّا خَلُوتُهُ الْبَاطِنِ فَهِيَ أَنْ لَّا يَنْخُلَ فِي قَلْبِهِ مِنْ تَفَكَّرَاتِ النَّفْسَانِيَّةِ وَ الشَّيْطَانِيَّةِ مِفْلُ مَحَبَّةِ الْمَاكُولَاتِ وَ الْمَشْرُ وْبَاتِ وَ الْمَلْبُوسَاتِ وَ فَحَبَّةِ الْآهُلِ وَ الْعَيَالِ وَ الْحَيْوَانَاتِ كَالْفَرَسِ وَ تَحْوِهِ وَمِثْلُ الرِّيَاءُ وَالسُّمْعَةِ وَالشُّهْرَةِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الشُّهُرَةُ افَةٌ وَ كُلُّ مَا يَتَمَنَّاهَا وَ الْخُمُولُ رَاحَةٌ وَ كُلُّ مَا يَتَوَّقَاهَا وَ لَا يَدُخُلُ فِي قَلْبِهِ بِإِخْتِيَارِهِ الْكِبْرُ وَ الْعُجُبُ وَ الْبُخُلُ وَ الْحَسُدُو الْغِيْبَةُ وَ النَّمِيْمَةُ وَ الْحَقُدُ وَ الْغَضَبُ وَغَيْرُ ذٰلِك مِنَ الذَّمَائِمِ فَإِذَا دَخَلَ فِي قَلْبِ الْخَلُوتِيْ مِنْ هٰذِيدِ الذَّمَائِمِ فَسَدَتُ خَلُوتُهُ وَ قَلْبُهُ وَ مَا فِي قَلْبِهِ مِنَ الْاعْمَالِ الصَّالِحَاتِ وَ الْإِحْسَانِ فَبَقِيِّ الْقَلْبُ بِلَّا مَنْفَعَةٍ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِيْنَ وَكُلُّ مَنْ فِي قَلْبِهِ مِنْ هٰذِهِ الْمُفْسِدَاتِ فَهُوَ مِنَ الْمُفْسِدِيْنَ وَ إِنْ كَانَ فِي الظَّاهِرِ صُوْرَةَ الْمُصْلِحِيْنَ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الشَّلَامُ ٱلْكِبْرُ وَ الْعُجْبُ يُفْسِدَانِ الْإِيْمَانَ وَ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْغِيْبَةُ الشُّدُّ مِنَ الزِّنَا وَ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْحَسَدُ يَأْكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ وَ كُمَا قَالَ عَلَيْهِ الشَّلَامُ الْفِتْنَةُ نَائِمَةٌ لَعَنَ اللَّهُ مَنُ ايُقَطَّهَا وَ قَالَ ايُضًا عَلَيْهِ السَّلَامُ ٱلْبَخِيْلُ لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ وَلَوْ كَانَ عَابِدًا وَ قَالَ اَيْضًا عَلَيْهِ الشَّلَامُ ٱلرِّيَاءُ شِرُكٌ خَفِيٌّ وَشِرْكُهُ كُفُرٌ وَقَالَ اَيْضًا عَلَيْهِ الشّلَامُ لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ ثَمَّامٌ وَغَيْرُ ذُلِك مِنَ الْإَحَادِيْثِ الْوَارِدَةِ فِي ۚ ذَهِ الْأَخْلَاقِ الذَّمِيْمَةِ فَهٰذَا فَحَلُّ الْإِحْتِيَاطِ فَالْمَقْصُوْدُ أَوَّلًا شِنْ التَّصَوُّفِ تَصْفِيَةُ الْقَلْبِ مِنْهَا وَقَيْعُ النَّفْسِ وَالْهَوْي عَنْهُ فَمَنْ أَصْلَحَهَا بِالْخَلُوةِ وَالرِّيَاضَةِ وَالصَّمْتِ وَالْمُلَازَمَةِ دَوَامِ الذِّي كُرِ بِالْإِرَادَةِ وَ الْمَحَبَّةِ وَ الشَّوْبَةِ وَ الْإِخْلَاصِ وَ الْإِعْتِقَادِ الصَّحِيْحِ السُّنِيِّ مُتَّبِعًا عَلَى اثَارِ السَّلَفِ الصَّالِحِيْنَ مِنَ الصَّحَابَةِ وَ التَّابِعِيْنَ مِنَ الْمَشَائِخُ وَ الْعُلَمَاءُ الْعَامِلِيْنَ بِعِلْمِهِمْ فَإِذَا جَلَسَ الْمُؤْمِنُ فِي الْخَلُوةِ بِالثَّوْبَةِ وَ الثَّلْقِيْنِ وَ مَعَهٰ هٰذِهِ الشُّرُ وُطُ الْمَذُ كُورَةُ خَلَصَ يِلْهِ تَعَالَى عِلْمُهْ وَعَمَلُهْ وَنُوِّرَ قَلْبُهْ وَلِيُنَ جِلْلُهُ وَ طَهُرَ لِسَانُهْ وَ بُجِعَ حَوَاسُهُ مِنَ الظَّاهِرِ وَ الْبَاطِنِ وَرُفِعَ عَمَلُهْ إلى حَضَرَ تِهِ وَ قَيِلَهْ وَسَمِعَ دُعَائَهْ كَمَا يُقَالُ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ مَحِدَهُ أَيْ قِيلَ قَبِلَ اللَّهُ دَعُوتَهٰ وَ ثَنَائُهٰ وَ تَطَرُّعَهٰ وَ اَكَالَ عَوَضَهٰ إلى عَبْدِهِ مِنَ الْقُرْبَةِ وَ الذَّرَجَاتِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَ الْعَمَلُ الصَّائِحُ يَرْفَعُهُ وَ الْمُرَّادُ مِنَ الْكَلِمِ الطَّيْبِ آنْ يَحْفَظُ لِسَانَهْ مِنَ اللَّهُوِيَاتِ بَعْدَ كَوْنِهِ آلَةً لِذِي كُرِ اللَّهِ تَعَالَى وَ تَوْحِيُدِهٖ وَ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى قَدْ ٱفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيثَنَ

### مين هين الأسرار هين الأسرار هين الأسرار هين المنتن المحين

هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَاشِعُوْنَ وَ الَّذِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّهُ وَمُعْرِضُوْنَ الْأَيْةَ فَيَرْفَعُ اللَّهُ الْعِلْمَ وَ الْعَمَلَ وَ الْعَمَلَ وَ اللَّهُ الْعَلْوَقِ كَانَ قَلْبُهْ كَالْبَعْرِ لَا يَتَعَيَّرُ بِإِيْنَاءُ النَّاسِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الْمُرَاتِبُ لِلْعَلُوقِ كَانَ قَلْبُهْ كَالْبَعْرِ لَا يَتَعَيَّرُ بِإِيْنَاءُ النَّاسِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ كُنْ بَعُوا لَا تَتَعَيَّرُ فَيَمُوثُ بَرِيَّاتُ النَّهُ سَانِيَة فِيهِ كَمَا غَرَقَ فِرْعَوْنُ وَ الله فِي الْبَعْرِ ثُمَّ يَكُونُ سَفِينَةُ الشَّرِيعُةِ السَّلَامُ كُنْ بَعُوا لَا تَتَعَيَّرُ فَيْمُ اللَّهُ تَعَالَى يَغُومُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَيَكُونُ اللَّهُ مَعْلَى اللهُ تَعَالَى يَغُومُ مِعْهُمَا اللَّهُ لُو وَ الْمَرْجَانُ لِآنَ هُذَا الْبَعْرَ حَصَلَ لِمَنْ بَعَتَهُ اللَّهُ لَوْ وَ الْمَرْجَانُ لِآنَ هُذَا الْبَعْرَ حَصَلَ لِمَنْ بَعَعَ بَعْرَ السَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَوْ وَ الْمَرْجَانُ لِآنَ هُذَا الْبَعْرَ حَصَلَ لِمَنْ بَعَعَ بَعْرَ السَّهُ وَ الْمَادُ فِي الْمَعْرَا وَ الْمَاعُونُ وَ الْمَاعُونُ وَ الْمَعْرِ وَ الْمَاعِلُ وَ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَكُونَ اللّهُ وَالْمَعْمُ وَالنِّسُمِ وَكُونَ اللّهُ وَالنِّسُلَامُ وَالْمَادُ فِى الْمُعْمُولُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَادُ وَالْمَالُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَادُ وَالْمَادُ وَالْمَادُ وَالْمَادُ وَالْمَادُ وَالْمَالُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُعُولُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّه

### الفصل الحادى وَ العشرون فِي بَيَّانِ أَوْرَادِ الْخَلُوتِيِّ الْهِ الْعَادِي وَ العشرون فِي بَيَّانِ أَوْرَادِ الْخَلُوتِيِّ

فَيَنْبَغِيْ أَنْ يَجْلِسَ فِيْهَا بِالصَّوْمِ إِذِ اسْتَطَاعَ وَ يُصَلِّي الصَّلواتَ الْخَبْسَ بِالْجَمَاعَةِ فِي الْمَجْلِسِ بِأَوْقَاتِهَا مَعُ سُنَّتِهَا وَ شَرَ ايْطِهَا وَ أَرْكَانِهَا عَلَى التَّعْدِيْلِ وَيُصَلِّي اِثْنَتَىٰ عَشَرَ رَكْعَةً بَعُدَ نِصْفِ الَّيْلَ وَهِيَ صَلُوةُ التَّهَجُّدِ كُلُّ رَكْعَتَيْنِ يُسَلِّمُ لِأَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ صَلُوةُ الَّيْلَ مَثْنَى مَثْنَى وَبَعْدَهَا يُصَلِّي ثَلَاثَ رَكْعَاتٍ صَلُوةَ ٱلْوِثْرِ قَالَ اللهُ تَعَالَى وَمِنَ الَّيْلَ فَتَهَجَّدُهِ بِهِ تَافِلَةً لَّكَ وَقُولُهُ تَعَالَى تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ وَيُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ بَعْدَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَهِيَ صَلوةُ الْإِشْرَاقِ وَيُصَيِّىٰ بَعْدَهَا رَكْعَتَيْنِ بِنِيَّةِ الْأَسْتَعَاذَةِ يَقْرَ ۗ فِي ٱوَّلِ رَكْعَةٍ قُلْ ٱعُوذُ بِرَبِ الْفَلَقِ وَفِي رَكْعَةِ القَّانِيَةِ قُلْ ٱعُوْذُ بِرَبِ النَّاسِ وَيُصَيِّيْ بَعْدَهَا رَكْعَتَيْنِ بِنِيَّةِ الْإِسْتِخَارَةِ يَقْرَأُ فِيْ كُلِّ رَكْعَةٍ الْفَاتِحَةَ مَرَّةً وَ آيَةَ الْكُرْسِيِّ مَرَّةً وَ قُلْ هُوَ اللهُ آحَدٌ سَبْعَ مَرَّاتٍ وَيُصَيِّحُ سِتَّ رَكْعَاتٍ صَلوٰةَ الضَّخ يَقْرَأُ فِيْهَا مِنَ الْأَيَاتِ وَ الشُّورِ مَا شَاءَ وَيُصَيِّحُ بَعْدَهَا رَكْعَتَيْنِ بِنِيَّةِ كَفَّارَةِ الْبَوْلِ يَقُرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ الْفَاتِحَةَ مَرَّةً وَإِنَّا اَعُطَيْنْك الْكَوْثَرَ سَبْعَ مَرَّاتٍ فَهٰذِهِ تَكُونُ كَفَّارَةِ لِلْبَوْلِ وَيُنَجَأَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ فَقَدُ قَالَ نَبِيُّنَا عَلَيْهِ ٱفْضَلُ الصَّلَواتِ وَٱكْمَلُ التَّسْلِيْمَاتِ إِسْتَنْزِهُوا مِنَ الْبَوْلِ فَإِنَّ عَلَامَةَ عَذَابِ الْقَبْرِ مِنْهُ وَيُصَيِّيُ اَرْبَعَ رَكْعَاتٍ إِنْ كَانَ حَنَفِيًا يُصَيِّى الْأَرْبَعَةَ بَجِيْعًا وَإِنْ كَانَ شَافِعِيًّا يُصَيِّي كُلِّ رَكْعَتَيْنِ وَحُبَهَا هٰذَا إِذَا كَانَ نَهَارًا وَآمًّا إِذَا كَانَ لَيْلًا فَالْحَنْفِيُّ وَالشَّافِعِيُّ سَوَا \* يُصَلَّوْنَهَا رَكْعَتَيْنِ رَكْعَتَيْنِ وَهِيّ صَلُوةُ التَّسْبِيْح وَصِفَعُهَا عَلى مَنُهَبِ الْحَنَفِيِّ إِنْ كَانَ فِي الثَّهَارِ يَقُولُ نَوَيْتُ آنُ أُصَلِّي يِلْهِ تَعَالَى آرْبَعَ رَكْعَاتٍ صَلَّوةَ التَّسَابِيْح ثُمَّ يُكَيِّرُ تَكْبِيْرَةً الْإِحْرَامِ ثُمَّ يَقْرَأُ التَّوَجُّهَ ثُمَّ يُسَيِّحُ بَعْلَ التَّوَجُّهِ لَمْسَ عَشَرَةً مَرَّةً يَقُولُ سُبْحَانَ الله وَالْحَمْدُ يِلْهِ وَ لَا إِلهَ إِلَّا اللهُ وَاللهُ ٱكْبَرُ وَلَا حَوْلَ وَ لَا قُوَّةَ اِلاَّ بِاللّٰهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ ثُمِّهِ يَقْرَأُ الْفَاتِحَةَ وَ الشُّورَةَ اَوْ مِنَ الْاٰيَاتِ كَاٰخِرِ الْبَقَرَةِ اَوْ غَيْرِهَا ثُمَّ يُسَيِّحُ عَشَرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَرْ كَعُ وَيَقُولُ سُبُعَانَ رَبِّيَ الْعَظِيْمِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ وُ يَسَيِّح بَعْدَهَا عَشَرَ مَرَّاتٍ وَهُوَ فِي الرَّكُوعِ ثُمَّ يَعْتَدِلُ وَيُسَيِّحُ عَشَرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَسْجُدُ وَيُسَيِّحُ عَشَرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَقْعُدُ الْقَعْدَةَ الْأُولَى وَيُسَيِّحُ عَشَرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَسْجُدُ السَّجْدَةَ الثَّانِيَةَ وَ يَقُولُ سُبْعَانَ رِنِّ الْآعلى ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يُسَبِّحُ عَشْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَقُومُ وَ يُسَبِّحُ كَتَرْتِيْبِ الرَّكْعَةِ الْأَوْلَى وَ يَقْرَ ۚ ٱلتَّحِيَّاتِ إِلَى التَّشْهُّٰدِ وَ يَقُوْمُ إِلَى الثَّالِثِ وَ الرَّابِعِ فَيَكُوْنُ التَّسْبِيْحَاتُ الَّتِيْ تَكُوْنُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ خَمْسَةً وَ سَبْعِيْنَ تَسْبِيْحَةً وَفِي الرَّكْعَتِيْنِ مِائَةً وَّ خَمْسِيْنَ تَسْبِيْحَةً وَّفِي الْأَرْبَعِ رَكْعَاتٍ ثَلَاثِ مِائَةٍ تَسْبِيْحَةٍ -

وَاَمَّا صِفَعُهَا عَلَى مَنْهَبِ الشَّافِعِي فَهُوَ أَنْ يَنْوِئَ إِنْ كَانَ لَيْلًا أَوْ نَهَارًا يَقُولُ نَوْيْتُ أَنْ أَصَلِّى بِللْءِ تَعَالَى رَكْعَتَيْنِ سُنَّةَ التَّسْبِيْحِ ثُمَّ يُكَيِّرُ تَكْبِيْرَةَ الْإِحْرَامِ ثُمَّ يَقْرَأُ التَّوَجُّة وَ الْفَاتِحَة وَ الشُّوْرَةَ ثُمَّ يُسَبِّحُ خَمْسَ عَشَرَةَ مَرَّةً ثُمَّ

### 

يَرْ كَعُ وَيُسَيِّحُ عَشْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَعْتَدِلُ وَيُسَيِّحُ عَشْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَسْجُلُ و يُسَيِّحُ عَشْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَغِيلُ الْجَرِهِ وَ يُسَيِّحُ عَشْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَغْيلُ الْجَرِهِ وَ يُسَيِّحُ عَشْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَغْيلُ وَ يُسَيِّحُ عَشْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَغْيلُ وَ يُسَيِّحُ عَشْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَغْيلُ وَ يُسَيِّحُ عَشْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَعْمَلُ مَرَّاتٍ فَعْنِ كُلِ سَعْدِهِ وَ يُسْتِحُ عَشْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَعْيلُ الْعَلَقِ وَ كَلْ لِكَ فَهْ يَعْلَى الْعَلَقِ مَرَّةً وَإِنْ لَمُ يَسْتَطِعْ فَهِي كُلِّ شَهْمٍ مَرَّةً فَوْلُ لَمْ يَسْتَطِعْ فَهِي كُلِّ سَنَةٍ مَرَّةً وَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَهِي كُلِّ شَهْمٍ مَرَّةً فَوْلُ لَمْ يَسْتَطِعْ فَهِي كُلِّ سَنَةٍ مَرَّةً وَإِنْ كَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِعَبَّهِ الْعَبَّالِ وَعَدِ النَّهُ وَعَلَى لَكُ مَنْ عَلَى السَّمَاءُ أَوْ عَلَدٍ كُلِّ مَا كَانَ عَلَى وَهُو اللَّهُ تَعَالَى لَهُ مُومِ اللَّهُ عَلَى السَّمَاءُ أَوْ عَلَدٍ كُلِّ مَا كَانَ عَلَى وَجُو الْأَرْضِ وَ يَغْرَأُ مِنَ الْفُولُ وَ عَلَدِ النَّهُ وَعِي السَّمَاءُ أَوْ عَلَدٍ كُلِّ مَا كَانَ عَلَى وَجُو الْأَرْضِ وَ يَغْرَأُ مِنَ الْفُولِ وَالْعَلَى عَلَيْهِ السَّمَاءُ أَوْ مَرَّ تَنْهِ وَ يَعْرَأُ مِنَ الْفُولُ وَ عَلَدِ اللَّهُ مَلَالَ مِنْ الْفُولُ وَ عَلَيْهُ السَّمَاءُ وَ وَعَلَى السَّمَاءُ وَ وَعَلَيْ السَّمَاءُ وَ عَلَالَ مَا عَلَى السَّمَاءُ وَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَ الْمَالِ اللهُ الْعَلِي فَى اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَ مَعْلَا عَلَى النَّهِ فَي مُلِي مَعْنَ اللهُ عَلَيْهُ وَ مَا اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ وَاللهُ الْعَلِي مَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ الْمَعْلِمُ وَ الْمُعَلِي عَلَى السَّمَ عَلَى النَيْقِ وَمَا اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ مَلَا عَلَى اللهُ الْعَلَيْمُ وَاللّهُ الْمُولُولُ وَاللّهُ الْمُعْلِمُ وَ اللّهُ الْمُعْلِمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الْمُعْلَمُ وَاللّهُ الْمُعْلِمُ وَ الْمُنَا اللّهُ الْمُؤْلِقُ وَاللّهُ الْمُعْلِمُ وَاللّهُ الْمُعْلِمُ وَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الل

#### الفصل الثانى وَالعشرون فِي بَيَانِ الْوَاقِعَاتِ فِي النَّوْمِ وَالسِّنَةِ

فَالْوَاقِعَاتُ الْمُعْتَبِرَةُ فِي الدَّوْمِ وَ السِّنَةِ حَقَّ مُفِيْرَةٌ كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى لَقَلْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الدُّوْيَا بِالْحَقِ لَتَارَكُ وَ تَعَالَى عَلَيْهِ السَّلَامُ النَّهُ وَكَا قَالَ عَلَيْهِ افْضَلُ الصَّلَاوِقَ آثْمَلُ السَّلَامِ لَمْ يَبْقَ مِنْ يَعْمِيْ وَمُونَ اللهُ يَعْرَى لَهُ وَ النَّهْ لِينَ قَالَ عَلَيْهِ افْضَلُ الصَّلَاوِقَ آثْمَلُ السَّلَامِ لَمْ يَبْقَ مِنْ يَعْمِيْ وَمُونَ الْهُمْ عَلَيْهِ الصَّلَاوِقَ آثُمَلُ السَّلَامِ لَمْ يَبْقَ مِنْ يَعْمِيْ وَمُونَ اللهُ يَعْرَى لَهُ وَ الدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى لَهُمُ الْمُهْرَى فِي الْحَيْوِقِ الذَّيْمَ وَقِي الْاَحْرِةِ الْوَلِيَّةَ وَ قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَوةُ وَالشَّيْمِ اللهُ وَمَن الشَّلَوةُ وَالشَّيْمِ اللهُ وَالمَّلِيْ وَاللَّهُ يَعْلَى المَعْمَى وَمُعْنِ اللهُ عَيْمِ وَلِي اللّهُ يَعْمَو الشَّيْمِ وَالْمُولِي وَتَعَالَى اللهُ يَعْمَلُونُ الشَّيْعِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَالْمُولِي وَتَعَالَى اللهُ يَعْمَلُوهُ الْمُعْمِي وَالنَّيْمِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَلَ لَا يَعْمَعُوا الشَّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَالشَّهُ عَلَيْهِ وَالْمُولِي وَالشَّيْمِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَلُ لَا يَعْمَونُ الشَّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَالشَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَالشَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَالشَّهُ وَالشَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَالشَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَالشَّهُ الْمُعْلِي فَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَالشَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَالشَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَالشَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِ وَالْمُعَلِي وَالْمُولِ وَالشَّهُ اللهُ السَّمُ وَلَيْ الشَّهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ الْعَلَيْقِ وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَقَعْلَى اللهُ الْمُعْلِقُلُ المَّلُولُ وَالْمُولِي وَالْمُولُ وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولُولُ وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَلَمُ الْمُعْلِي وَالْمُولِي وَالْمُعْلِي وَالْمُولُولُ وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُلْمُ وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَ

### پير الأسرار **کوف 165 کوف ع** برسوالا سرار پير الکوف الحوال پيرون پيرون

بَصِيْرَةٍ اَنَا وَمَنِ اتَّبَعَيْنُ هُوَ اِشَارَةٌ إِلَى الْوَارِثِ الْكَامِلِ الْمُرْشِدِ آيِ الْإِرْشَادِ وَ مِنْ بَعْدِيْ لِمَنْ لَهْ بَصِيْرَةٌ بَاطِنَةٌ مِثْلُ بَصِيْرَتِيْ مِنْ وَجُهٍ وَالْمُرَادُمِنْهُ الْوَلَايَةُ الْكَامِلَةُ كَمَا أَشَارَ النِه بِقَوْلِهِ عَزَّوَجَلَّ وَلِيًّا شُرْشِدًا -

ثُمَّ اعْلَمْ أَنَّ الرُّوْيَاعَلَى نَوْعَيْنِ أَفَاقِيٌّ أَوْ ٱنْفُسِيٌّ وَكُلُّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا عَلَى نَوْعَيْنِ .

فَالْاَنْفُسِئُ إِمَّا مِنَ الْاَخْلَاقِ الْخَمِيْدَةِ آوِ الذَّمِيْمَةِ فَالْحَمِيْدَةُ مِثْلُ رُؤْيَةِ الْجِنَانِ وَ نَعِيْمِهَا وَمِثْلُ الْخُورِ وَ الْقُصُورِ وَ الْغِلْمَانِ وَ الصَّحْرَاءُ النُّورَانِيِّ الْآبْيَضِ وَمِثْلُ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ وَالنُّجُومِ وَمَا اَشْبَهَ ذٰلِكَ وَكُلُّ ذٰلِكَ يَتَعَلَّقُ بِصِفَةٍ الْقَلْبِ وَ أَمَّا مَا يَتَعَلَّقُ بِالنَّفْسِ الْمُطْمَئِنَّةِ مِنْهَا فَنَحُو مَا كُولُ الْلَحْمِ مِنَ الْحَيْوَانَاتِ وَ الطُّيُورِ لِأَنَّ مَعِيْشَةَ الْمُطْمَئِنَّةِ مِنْهَا فِي الْجَنَّةِ تَكُونُ مِنْ هٰذِهِ الْأَنْوَاعِ كَمَشُوي الْغَنَمِ وَ الظُّيُورِ وَ أَمَّا الْبَقَرُ فَهُوَ آثَى مِنَ الْجَنَّةِ الْأَدْمَ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَ السَّلَامُ لِأَجُلِ الزِّرَاعَةِ فِي النُّدُيَّا وَ الرِّبِلُ آيُضًا مِنَ الْجَنَّةِ لِأَجُلِ صَعْتَرِ الْكَعْبَةِ الظَّاهِرِ وَ الْبَاطِنِ وَ الْخَيْلُ لِأَلَاتِ الْجِهَادِ الْأَصْغَرِ وَالْأَكْبَرِ فَكُلُّ ذٰلِكَ لِلْأَخِرَةِ وَقُدْجَاءَ فِي الْحَدِيْثِ أَنَّ الْغَنَمَ خُلِقَ مِنْ عَسَلِ الْجَنَّةِ وَ الْبَقَرَ مِنْ زَعْفَرَ ايْهَا وَ الْإِيلَ مِنْ نَوْرِهَا وَ الْخَيْلَ مِنْ رَيْحَانِهَا وَ آمَّا الْبَغَلُ فَهُوَ مِنْ آدُنَّى صِفَةِ الْمُطْمَئِنَّةِ مَنْ رَاهُ فِي الْمَنَامِ فَتَفْسِيْرُهُ آنُ يَكُونَ لِرَّائِيْ فِي الْعِبَادَةِ كَسَلٌ وَثِقْلَةُ النَّفْسِ وَ لَا يَكُونُ لِكَسْبِهِ نَتِيْجَةٌ إِلَّا بِالتَّوْبَةِ وَيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا فَلَهْ جَزَاتُ الْحُسْلِي وَ الْحَمِيْرَ مِنْ جَارَتِهَا خُلِقَتْ لِآجُلِ مَصْلِحَةٍ ادَمَ عَلَيْهِ الشَّلَامُ وَ ذُرِّيَّتِهِ لِكُسْبِ الْأَخِرَةِ فِي النُّانُيَّا وَ آمَّا مَا يَنْطِقُ مِنْهَا بِالرُّوجِ خِطَابُ الْاَمْرَدِ يَتَجَلَّى عَلَيْهِ الْاَنْوَارُ الْإِلْهِيَّةُ لِاَنَّ آهْلَ الْجَنَّةِ كُلَّهُمْ عَلى هٰذِهِ الصُّورَةِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلوةِ وَ السَّلَامُ اَهُلُ الْجَنَّةِ جُرُدٌ مُّرُدٌ مَكْحُوْلُونَ وَقَالَ آيُضًا عَلَيْهِ ٱفْضَلُ الصَّلوةِ وَ السَّلَامِ رَآيَتُ رَبَّيْ عَلَى صُوْرَةِ شَابِ آمُرَدَ قَالَ بَعْضُهُمْ ٱلْمُرَادُمِنْ مِثْلِ هٰذَا التَّجَيِّئُ وَهُوَ آنَّ الْحَقَّ عَزَّ اسْمُهُ يَتَجَلَّى بِصِفَةِ الرَّبُوبِيَّةِ عَلَى مِرْ أَقِ الرُّوعِ وَ هُوَ الَّذِينَ يُسَمُّونَهُ طِفْلَ الْمَعَانِي لِآنَ مِرْأَةَ الْمُرَبِّي الْجَسَلُ وَ الْوَسِيْلَةُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الرَّبِّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَلِيٌّ كَرَّمَ اللَّهُ وَجُهَه لَوْلاَ تَرْبِيتُهُ رَبِّي لَمَا عَرَفْتُ رَبِّي وَهٰذَا الْمُرَبِّي الْبَاطِئ يَحْصُلُ بِسَبَبِ تَرْبِيَةِ الْمُرَبِّي الظَّاهِرِ وَهِي التَّلْقِينُ كَالْاَنْبِيَّاء وَ الْأَوْلِيَاءُ سِرَاجُ الْقَوَالِبِ وَ الْقُلُوبِ مَا يَحُصُلُ مِنْ تَرْبِيَتِهِمْ مِنْ لِقَاءُ رُوجٍ اخْرِكَمَا قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى يُلْقِي الرُّوِّحَ مِنْ آمْرِهٖ عَلَى مَنْ يَّشَآءُ مِنْ عِبَادِهٖ وَ طَلَبَ الْمُرْشِدِ لَازِمٌ لِآجُلِ هٰذَا الرُّوْحِ الَّذِي هِ تُعْتَى الْقُلُوبُ وَيُعْرَفُ بِهِ رَبُّهُ فَافْهَمْ قَالَ الْإِمَامُ الْغَزَالِي رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ لِيَجُوْزَ أَنْ يُرَى رَّبُّ تَعَالَى فِي الْمَنَامِ عَلَى صُوْرَةٍ بَمِيلَةٍ أَخْرَويَّةٍ عَلَى هٰذَا التَّاوِيْلِ الْمَذْكُورِ قَالَ لِأَنَّ هٰنَا لُمُرَبِّيْ مِفَالٌ يَغْلُقُهُ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى عَلَى قَدَرِ اسْتِعْدَادِ الرَّائِيْ وَمُنَاسَبَةِ وَلَيْسَ حَقِيْقَةُ النَّاتِيَةِ لِأَنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى مَنَزَّةٌ عَنِ الصُّورِ بِنَاتِهِ وَكَنَا رُؤْيَةُ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلى هٰذَا الْقِيَاسِ وَيَجُوْزُ أَنْ يُزى صُوْرَةٌ مُغْتَلِفَةٌ عَلَى قَدَرِ مُنَاسَبَةِ الرَّائِنُ وَلايزى حَقِيْقَةَ الْمُحَمَّدِيَّةِ إِلَّا الْوَارِثُ الْكَامِلُ فِي عِلْمِهِ وَ عَمَلِهِ حَالِهِ وَ بَصَيْرَتِهِ وَ صَلُوتِهِ ظَاهِرًا وَ بَاطَنًا لَا فِي حَالَةٍ كَنَا قَالَ فِي شَرْحِ مُسْلِمِ يَجُوزُ رُؤْيَةُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي صُوْرَةِ الْبَشَرِيَّةِ وَ النُّوْرَانِيَةِ عَلَى الثَّاوِيْلِ الْمَذُ كُوْرِ وَ الْقِيَاسُ فِي تَجَيِّيْ كُلِّ صِفَةٍ عَلَى هٰذَا النَّهْجِ كَمَا تَجَلَّى لِمُؤسَى عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَ السَّلَامُ فِي صُورَةِ النَّارِ مِن شَجَرَةِ الْعُنَّابِ وَمِنْ صِفَةِ الْكَلَامِ قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَ مَا تِلْك بِيَمِيْنِك يَا مُوْسَى وَكَانَتْ تِلْكَ النَّارُ نُوْرًا لِكِنْ سُمِّيَتْ نَارًا عَلَى زَعْمِ مُوْسَى عَلَيْهِ الشّلَامُ وَ عَلى طَلِّيهِ لِأَنَّهُ طَلَّبِ النَّارَ فِي ذٰلِكَ الْحِيْنِ وَلَيْسَ لِلْإِنْسَانِ آدُنِّي رُتُبَةٍ مِّنَ الشَّجَرَةِ فَلاَ عَجَبَ إِذَا تَجَلَّى بِصَفَةٍ مِّنْ صِفَاتِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى فِي حَقِينَقَةِ الْإِنْسَانِيَّةِ بَعُدَالتَّصْفِيَةِ وَهِيَ مِنَ الطِّفَاتِ الْحَيُوَانِيَّةِ إِلَى الْإِنْسَانِيَّةِ كَمَا تَجَلَّى عَلى كَثِيْرِ قِنَ الْأَوْلِيَاءِ ـ

# پوچه بر الأسرار پيهه 166 پيهه عربيمتن پيههه

قَالَ الْهُوَيُو يُولُو الْهُسُطَاعُ عِنْنَ التَّجَيِّي سُجَافِي مَا اعْظَمَ شَافِي وَقَالَ الْهُنَيْنُ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ لَيْسَ فِي جُبَّيِيْ سِوَى اللهُ تَعَالَى وَنَعُو لَٰلِكَ وَفِي هٰنَا الْهُقَامِ لَطَائِفٌ عَجِيْبَةٌ لِاَهْلِ التَّصُوُفِ يَطُولُ شَرْحُهَا ثُمَّ فِي التَّرْبِيةِ لَابْنَ اللهُ عَلَيْهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحْتَاجَ مِنَ الْهُنَاسَبَةَ بَيْنَهُ وَبَهُنَ اللهُ تَعَالَى وَلَا بَيْنَ لِيْهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحْتَاجَ لَا عُنَالَةً وَلِى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَالَ حَيَاتِهِ لَا عُنَالَةً وَلِى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَالَ حَيَاتِهِ لَا عُنَالَةً وَلِى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ جِهَةِ الْبَعْلِيَةِ وَصَلَ إِلَى النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ جِهَةِ الْبَعْلِي وَ وَصَلَ إِلَى عَضِ الثَّحَرُو وَ كَذَٰلِكَ الْأَوْلِيَاءُ إِذَا كَانَ النَّيْقُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ عِنْ مَعْهُ الشَّعْلَةِ وَاللهُ الْعَلْمِ وَالْمُولِيَّةُ وَاللَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ النَّهُ عَلَيْهِ وَالْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُؤْمِنِينَ الْمُهُمِّ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْمَ عَلَى النَّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْمَى اللهُ عَلَيْهِ وَالْمُولِي النَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللّهُ الْمُؤْمُونِينَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الْمُؤْمُونِينَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ اللّهُ عَلَى وَالْمُؤْمِنِينَ الللهُ عَلَيْهِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللّهُ الْمُؤْمُونِ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَالْمُؤْمِنِينَ الللهُ عَلَيْهِ وَالْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ عَلَى وَاللّهُ وَلِمُ الْمُؤْمِنِينَ الللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الْمُؤْمُونِ الْمُؤْمِنِينَ الللهُ عَلَيْهُ وَالْمُؤْمِنِينَ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَالْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِينَ الللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الْمُؤْمُونِ الللهُ عَلْم

وَ آمَّا تَرْبِيتُهُ الْأَرُواحِ فَرُوحُ الْجِسْمَانِيَّةِ مُرَبَّيَةٌ فِي الْجِسْمِ وَلِرُوْحِ الرَّوَانِ حَرْبٌ فِي الْقَلْبِ وَرُوحُ السُّلْطَانِ عَرْبٌ فِي الْفُوَادِورُوحُ الْقُلْبِ وَرُوحُ السُّلْطَانِ عَرْبٌ فِي الْفُوَادِورُوحُ الْقُلْبِ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَرْبٌ فِي الْفُوادِورُوحُ الْفُلْمَةِ فَهُولَاءَ يُرْى مِنَ وَ مَحْرَمُهُ وَ آمَّا الرُّوْنِيَةُ اللَّهِ مِنَ الْأَخْلَاقِ النَّمِيمَةِ النَّيْ هِي مِنْ صِفَةِ الْاَمَّارَةِ وَ اللَّوَامَةِ وَ الْمُلْهَمَةِ فَهُولَاء يُرْى مِنَ السِّمَاعِ كَالتَّهِرِ وَ الْأَسْدِو وَ الْمُلْهَمَةِ فَهُولَاء يُرْى مِنَ السِّمَاعِ كَالتَّهِرِ وَ الْأَسْدِو النِّنْ أَنِي مِنَ الْاَحْدَةِ وَ الْمُلْمِيةِ وَعَيْرِهَا مِشْلُ الْاَرْنَبِ وَ النَّوْمَةِ وَ الْمُلْمَةِ وَالْمُلْمِورَ وَالْمُلْمِيةِ وَالْمُلْمِودُ وَالْمُلْمِيةِ وَالْمُؤْلِةِ وَالْمُلْمِيةِ وَالْمُلْمِيةِ وَالْمُلْمِيةِ وَالْمُؤْلِقِ وَالْمُلْمِيةِ وَالْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ السِّفَاتُ النَّمِيمَةُ الْمِيقَامُ اللَّمُ مِنْ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ السِّفَاتُ اللَّمِيمَةُ اللَّمِيمَةُ اللَّمِيمَةُ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ السِّفَاتُ اللَّمِيمَةُ اللَّمِيمَةُ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ السَّلُومُ وَالْمُؤْلِقِ السَّلُومُ وَالْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ السَّلِمُ اللْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ السُلْمُولِ وَالْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ الللْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الللّهِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الللْمُؤْلِقِ الللّهِ الللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهِ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهِ الللللّهِ

وَ النَّهِرُ فَهُوَ مِنْ صِفَةِ الْعُجْبِ هُوَ الْكِبْرُ عَلَى اللهِ تَعَالَى كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى إِنَّ الَّذِيْنَ كَلَّهُوا بِأَيَاتِنَا وَ اسْتَكْبَرُوْا عَنْهَا لَاتُفَتَّحُ لَهُمْ اَبُوابُ الشَّمَاءُ وَ لاَ يَنْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ وَكَلْلِكَ نَجْزِى الْمُجْرِمِيْنَ الْهُتَكَبِّرُ عَلَى النَّاسِ.

وَ الْأَسُدُ فَهُو مِنْ صِفَةِ الْكِبْرِ وَ التَّغَطِيْمِ عَلَى الْخَلْقِ وَ الثَّبُّ فَهُو مِنْ صِفَةِ الْغَلَبَةِ عَلَى مَنْ فِي تَحْت يَبِهِ

وَ النِّنُبُ فَهُو مِنْ صِفَةٌ اكْلِ الْحَرَامِ وَ الشَّبُهَاتِ مِنْ غَيْرِ تَمِيْزٍ وَ الْكَلْبُ فَهُو مِنْ صِفَةِ حَبِّ النَّنْيَا وَالْقَهْرِ وَالْغَضَبِ

لِاجُلِهَا وَ الْإِنْ اللَّهُ فَهُو مِنْ صِفَةِ الْحِقْدِ وَ الْحَسِ وَ الْحِرْصِ عَلَى الشَّهْوَاتِ وَ الْاَرْدَبُ فَهُو مِنْ صِفَةِ الْحِيْلَةِ وَالْمَكْرِ فِي

الْمُعَامَلَاتِ النَّنْيَوِيَّةِ وَ الثَّعْلَبُ ايَضًا كَالْاَرْدَبِ لَكِنَّ الْعَفْلَةَ فِي الْاَرْدَبِ عَالِمَةٌ وَ الْفَهْدُ فَهُو مِنْ صِفَةِ الْعَيْرَةِ الْعَلْمَةِ فِي الْاَرْدَبِ عَلَيْهِ وَالْمَهُمُ وَمِنْ صِفَةِ الْعَيْرَةِ الْعَيْمَةِ وَ الْمَهُدُ وَالْمَهُمُ وَمِنْ صِفَةِ الْعَيْرَةِ الْعَيْمَةِ فِي الْاَرْدَبِ عَالِمَةٌ وَ الْفَهْدُ فَهُو مِنْ صِفَةِ الْعَيْرَةِ الْعَيْمَةِ وَ الْعَيْمَةِ وَ الْعَيْمَةِ وَالْمَعْلَةِ وَالْمَعْلِقِ وَالْعِرَةِ وَ الْعِيْمَةِ وَالْمَعْلِقِ وَالْعِيْمَةِ وَالْعَيْمَةِ وَالْمَعْلِ وَالْعِيْمَةِ وَالْمَعْلِ وَالْعَلْمَةِ وَالْمَعْلِقِ وَالْعِيْمَةِ وَالْعِيْمَةِ وَالْمَعْلَةِ وَالْمَعْلِقِ وَالْمَعْلِ وَالْعِيْمَةِ وَالْمُعْلِ وَالْعِيْمَةِ وَالْمُولُ وَالْمَعْلَةُ وَالْمَعْلِ وَالْمَعْلِ وَالْمَعْلَةُ وَالْمُولُ وَالْعِيْمِةِ وَالْمُعْلِ وَالْمَعْلِ وَالْمَعْلِ وَالْمَهُ وَالْمُولُولُ وَالْمَعْلِ وَ الْمُهُولُ وَالْمُولُ وَالْمَالِ السِيمَاعِ السِّيمَةِ وَ الْمَعْلِ وَ الْمَعْلِ وَ الْمَعْلِ وَ الْمَعْلِ وَ الْمُعْلِ وَ الْمَعْلِ وَ الْمَعْلِ وَ الْمَعْلِ وَ الْمُعْلِ وَ الْمَعْلِ وَ الْمُعْلِ وَ الْمُعْلِقُ الْمُلْولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعْلِ وَ الْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِ وَ الْمُعْلِ وَ الْمُعْلِ وَ الْمُلْولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعْلِ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقُ وَمِنْ صِفَةِ الْمُعْلِقِ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِولُولُولُولُ وَالْمُعْلُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُولُولُولُولُ

فَإِذَا رَأَى الشَّالِكُ آنَّهُ يُعَارِبُ مَعَ هٰذِهِ الْمُؤْذِيَاتِ وَ لَمْ يَغْلِبُ عَلَيْهَا الرُّؤْيَةُ فَلْيَجْتَهِدُ بِالْعِبَادَةِ وَالذِّرْكُرِ حَتَّى يَغْلِبَ عَلَيْهَا وَيَقْهَرَهَا وَيُفِيْنِهَا أَوْ يَتَبَثَّلَهَا إِلَّ صِفَةِ الْبَشَرِيَّةِ فَإِنَّ قَهْرَهَا وَقَتْلَهَا بِالْكُلِّيَةِ فَهُوَ مَعْنَى تَرُكِ السَّيِّمَاتِ

# مين مير الأسرار کي اهجه 167 کي عربي متن کي اي ا

كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى فِي حَقِّ بَعْضِ القَّائِدِيْنَ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّنَا تِهِمْ وَ اَصْلَحَ بَالَهُمْ اَلْاَيَةَ وَإِنْ رَأَى اَنَّهَا تَبَدَّلَ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى فِي حَقِّ القَّائِدِيْنَ مَنْ تَابَ وَ اللَّهُ مُورَةِ الْإِنْسَانِيَّةِ فَهُو مَعْلَى تَبَدُّلِ السَّيِّمَاتِ بِالْحَسَنَاتِ كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى فِي حَقِ القَّائِدِيْنَ مَنْ تَابَ وَ أَمْنَ وَعَلَى عَلَى اللّهُ سَيِّمَا عِهِمْ حَسَنَاتٍ فَقَلْ خَلَصَ مِنْ هٰذِهِ الْمُؤْذِيَّاتِ فَيَنْبَعِيْ اَنْ لَا يَامَنَ مِنْهَا أَمْنَ وَعَلَى اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

#### وه الفصل الثالث والعشرون في بَيَانِ آهُلِ التَّصَوُّفِ وه اللهِ التَّصَوُّفِ اللهِ اللهِ التَّصَوُّفِ

وَهُمْ اَثَنَىٰ عَشَرَ صِنْفًا الطَّنْفُ الْأَوْلُ السَّنِيُّوْنَ وَهُمْ الَّذِيْنَ آقُوالُهُمْ وَ آفَعَالُهُمْ مَوَافِقَةٌ لِلشَّرِيْعَةِ وَ الطَّرِيْقَةِ بَعِينَا وَهُمْ الْفَالُهُمْ وَ آفَعَالُهُمْ مَوَافِقَةٌ للِشَّرِيْعَةِ وَ الطَّرِيْقَةِ بَعِينَا وَهُمْ اللَّهَ السَّامِ وَالْمَعْلُونَ الْجَنَّةَ وَ لَا يُؤَيِّدُونَ فِي النَّارِ التَّابِيْدِ الْكَافِرِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْبَوَاقِيُّ بَدُعِيُّونَ فَمِنْهُمُ الْخَارِيَّةُ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمَنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمُنْفِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَالْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَالْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَالْمُنَافِقِ وَالْمُنَافِقِ وَالْمُنَافِقِ وَالْمُنَافِقِ وَالْمُنَافِقِ وَ الْمُنَافِقِ وَ الْمُنْفِقِ وَ الْمُنْفِيقِ وَ الْمُنْمُ اللْمُنَافِقِ وَالْمُنَافِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنَافِقِ وَالْمُنْفُولِيَافِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفُولِ اللْمُنْفُولِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفُولِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفُولِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفُولُولُ وَالْمُنْفُولُولُ وَالْمُنْفُولُولُ وَالْمُنْفُولُولُ وَالْمُنْفُولُولُ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنْفُولُولُ وَالْمُنْفُولُولُ وَالْمُنْفُولُولُ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنْفُولُولُ وَالْمُنْفُولُولُ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنْفُولُ

فَاَمَّا مَنْهَبُ الْخَلُولِيَّةِ فَاِنَّهُمْ يَقُولُونَ النَّظُرُ إِلَى بَنَنِ الْجَمِيْلَةِ وَ الْاَمْرَدِ حَلاَلٌ فَيَرَقَصُونَ وَ يَدُعُونَ التَّقْبِيْلُ وَالْهُعَانَقَةُ مُبَاحٌ وَهٰنَا كُفُرٌ مَحْضٌ.

وَ آمَّنَا الْحَالِيَّةُ فَاِنَّهُمْ يَقُوْلُوْنَ الرَّقْصُ وَ طَرْبُ الْيَدِ حَلَالٌ وَيَقُوْلُوْنَ لِلشَّيْخِ حَالَةٌ لَا يُعَبِّرُ عَنْهُ الشَّرْعُ وَ لَهٰذَا بِدُعَةٌ لَيْسَ فِيْسُنَّةِ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَ اَمَّا الْاَوْلِيَائِيَّةُ فَإِنَّهُمْ يَقُولُونَ إِذَا وَصَلَ الْعَبْدُ إِلَى مَرْتَبَةِ الْاَوْلِيَاءُ فَتَسْقُطُ عَنْهُ تَكَالِيْفُ الشَّرُعَ وَيَقُولُونَ ٱلْوَلِيُّ اَفْضَلُ مِنَ النَّبِيِّ لِاَنَّ عِلْمَ النَّبِيِّ بِوَاسِطَةِ جِبْرَائِيْلَ وَعِلْمَ الْوَلِيِّ بِغَيْرِ وَاسِطَةٍ وَ هٰذَا التَّاوِيْلُ خَطَاؤُهُمُ هَلَكُوْا بِلْلِكَ الْاِعْتِقَادِوَ هٰذَا كُفْرُ آيُضًا:

وَ آمَّا الشَّهْرَانِيَّةِ فَاِنَّهُمْ يَقُولُونَ الصُّحْبَةُ قَدِيْمَةٌ وَبِهَا يَسْقُطُ الْأَمْرُ وَ النَّهُيُ وَيُحِلُّونَ الدَّفَ وَ الطَّنْبُورَ وَ بَاقِيَ الْمَلَاهِيَ وَلَا حَلَالَ بَيْنَهُمْ مِنْ جِهَةِ النِّسَاءَوَ هُمْ كُفَّارٌ وَدَمُهُمْ مُبَاحٌ .

وَ آمَّا الْحِبِّيَّةُ فَإِنَّهُمْ يَقُوْلُونِ إِذَا وَصَلَ الْعَبْدُ إِلَى دَرَجَةِ الْمَحَبَّةِ يَسْقُطُ عَنْهُ تَكَالِيْفُ الشَّرْعِ وَ لَا يَسْتُرُونَ عَوْرَاتِهِمْ-

وَ آمَّا الْحُوْرِيَّةُ فَائْهُمْ كَالْحَالِيَةِ لَكِنْ يَدْعُونَ وَعْنَ الْحُوْرِ فِي حَالَاتِهِمْ فَإِذَا آفَاقُوْا اغْتَسَلُوْا فَكَذَّبُوا بِلْلِكَ وَهَلَكُوْا وَ آمَّا الْإِبَاحِيَّةُ فَائَهُمْ يَتْرُكُونَ الْاَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَ الثَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُعِلُونَ الْحَرَامَ وَيُبِيْحُونَ النِّسَآءَ -

وَ آمَّا مَنُهَبُ الْمُتَكَاسِلَةِ فَيَتْزُكُونَ الْكَسْبَ وَ يَسْتَلُونَ مِنَ الْآبُوابِ وَ يَنَّ عُونَ بِتَرُكِ النَّذِيَا عَلَى ظَاهِرِ هِمْ وَ يَدُعُونَ بَوَايْقِهُمْ هَلَكُو بِلْلِكَ وَ آمَّا الْمُتَجَاهِلَةُ فَيَلْبَسُونَ لِبَاسَ الْفُسَّاقِيِّ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى وَ لَا تَرُكُنُوَا إِلَى الَّذِيْنَ ظَلَمُوا فَتَمَشَّكُمُ الثَّارُ وَقَالَ عَلَيْهِ الشَّلَامُ مَنْ تَشَبَّة بِقَوْمٍ فَهُو مِنْهُم -

وَ آمَّا الْوَافِقِيَّةُ فَإِنَّهُمْ يَقُولُونَ لَا يَعُرِفُ اللَّهَ غَيْرُ اللَّهِ قَطُّ وَهُمْ تَرَ كُوا طَلَبَ الْمَعْرِفَةِ وَهَلَكُوا بِلْلِكَ الْجَهْلِ.

# پيالاَسرار **کيک (168 کيک ع** برالاَسرار **کيک (168 کيک ع** بي متن **کيک (168 کيک کې**

وَامَّنَا الْإِلْهَامِيَّةُ فَاِنَّهُمْ يَتْرُكُونَ الْعِلْمَ وَيَنْهَوْنَ عَنِ التَّنْدِيْسِ وَتَابَعُوا الْحُكَمَاءَ وَيَقُولُونَ الْقُرُانُ جَابٌ وَ الْإِشْعَارُ قَلَ الْكُكَمَاءَ وَيَقُولُونَ الْقُرُانُ جَابٌ وَ الْإِشْعَارُ عَلَى اللَّهِ وَاعْتَقَدُوا بِلْلِكَ وَتَرَكُوا الْقُرُانَ وَتَعَلَّمُوا الْاَشْعَارُ عَلَى اَوْلاَدِهِمْ وَتَرَكُوا الْوِرْدَوَ هَلَكُوا بِهِ.

وَقَالَ فِي ُوقَةُ الْبَاطِنِ يَقُولُونَ اَهُلُ الشَّنَةِ وَ الْجَهَاعَةِ اَنَّ الصَّحَابَةَ رِضُواْ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِهُ الْجَهِهِ الْجَهَهِ الْجَوَاذِبُ بَعُلَ عَلَى إلى مَشَاخُ الطّرِيْقَةِ ثُمَّ تَشَعَبَتُ إلى الْجَدَابَةِ بِقُوقَةِ صُعْبَةِ النَّبِي صَلَّى اللهُ وَسَلَّم ثُمُ الْكَثَمَرِ فَ يَعْهِمُ الْهُرَسُويُونَ فِي صُورَةِ الشَّيْعُوجَةِ بِلَا مَعْنى ثُمَّ سَلَاسِلَ كَفَيْرَةٍ حَتَى ضَعُفَ فَعَ وَانْقَطَعَتْ عَنْ كَثِيْةٍ مِنْهُمْ فَيَقِى مِنْهُمُ الْهُرَسُويُونَ فِي صُورَةِ الشَّيْعُوجَةِ بِلَا مَعْنى ثُمَّ مَلَاسِلَ كَفَيْرَةٍ حَتَى ضَعْمَهُمُ إلى الْقَلْمَالِ وَيُعْمَهُمُ إلى الْمُعْمَى فَمَّ الْمَعْمَلُولُ وَمُحَلِّهُ مُولِ الْمُولُولِ مَعْرَحُهُمُ أَهُلُ الْبِكَعِ فُمَ الْمَنْ الْقَلِيلِ وَيُعْلَمُ الْمَالِكَةُ فِي وَالْمَاوِلُولُ مَنْ الْقَلِيلِ وَيُعْلَمُ الْمَالِ الْمَعْمَلُولُ اللّهُ عَلَى الْعَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَالْمَاوِلُ اللهُ عَلَى وَالْمَاوِلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الل

### الفصل الرابع والعشرون في بَيَانِ الْخَاتَمَةِ . 🖠 🖠

فَيَنْبَغِيْ لِلشَّالِكِ أَنْ يَّكُونَ فَظِينًا وَّبَصِيْرًا كَمَا قَالَ الشَّاعِرُ

إِنَّ لِلهِ عِبَادًا فَطِنًا طَلَّقُوْا اللَّهُنْيَا وَخَافُوا الْمِحَنَا جَعَلُوْهَا لُجَّةً فَاتَّخَذُوا صَالِحُ الْاَعْمَالِ فِيْهَا سُفُنًا كَاظِرًا

إِلَى خَوَاتِهِ الْأُمُوْرِ وَ مُتَفَكِّرًا فِيْ آذَبَارِهَا وَ لا يَغْتَرُّ بِعَلَاوَةِ ظَاهِرِ الْأَحْوَالِ فَقَدُ قَالَ آهُلُ التَّصَوُّفِ إِنَّ الْمُسَالِكَةُ إِلَى الْحَوَالِي يُفْعَلُ عَن مُتَوَلِهَا وَ قَدُ قَالَ الله تَعَالَى فَلَا يَأْمَنُ مَكُو اللهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْفَاسِرُ وَن وَلِذٰلِكَ قَالَ لِلهُ يَعَالَى الله تَعَالَى فَلَا يَشْعُ اللهِ يَعْدَوْدُ وَالْمِيدِيْنِ فَلْ عَلَيْهِ السِّدِيْفِقِيْنِ بِاللّهِ عَيْوُرٌ فَإِنَّ الشِيدِيْنِ فَلَا يَعْفَوْرٌ وَ آذِنِ الضِيدِيْفِقِينِ بِالْغَيْمُورُ فَإِنَّ مَعْمِرَ السِلْكِ اللهِ يَعْفَوْرٌ وَ آذِن المِيدِيْمَ الْمُعْمِرَ السِلْكُولِيَا عَلَى الرَّعْمِ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ال

""سترالاسرار" يعني" رازوں كےراز" سيّد ناغوث الاعظم شيخ عبدالقادر جيلانيٌّ كي کتاب ہے جواسرارِ الٰہی کا مجموعہ اورمعرفتِ حق تعالیٰ کے اسرار سے لبریز ہے۔ اس کتاب میں فقر کی حقیقی تعلیمات کو بیان کیا گیا ہے۔سیّد ناغوث الاعظم حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنه نے اپنی اس تصنیف مبارکہ میں کل چوہیں (24) فصلیں تح رفر مائی ہیں جن میں 110 سے زائد موضوعات کو ہر دوظا ہری و باطنی پہلوؤں سے بیان فرمایا ہے۔ اندازِتحریر انتہائی مخضر مگر جامع ہے۔ ایک طالبِمولیٰ کوراہِ فقر (راہِ معرفت و وِصال الٰہی ) میں پیش آنے والے ہرمقام اور گمراہ کرنے والی ہرمشکل اوراس کے حل کواس کتاب میں بیان فر مایا گیا ہے۔



≡ سُلطانُ الفقر ماؤس ≡

4-5/A -ايستينشن ايجوكيشن ٹاؤن وحدت روڈ ڈ اکنا نەمنصور ہ لا ہور \_ پوشل کوڈ 54790

Ph: +92-42-35436600 Cell: +92 322 4722766

www.Sultan-Bahoo.com, www.sultan-ul-arifeen.com www.sultan-ul-fagr-publications.com

E-mail: sultanulfaqr@tehreekdawatefaqr.com



Rs: 399



